

# النبوة والرسالة

بین الامامین الغزالی وابن تیمیة

إعداد الطالب

محمد ولد الداہ ولد احمد  
ولد الطالب عیسیٰ

کتاب خلائق النجاشیا

الطبعة الأولى

م ٢٠٠٥ - هـ ١٤٢٥

حقوق الطبع محفوظة

دار طوق النجاشي

بيروت - لبنان

# النبوة والرسالة

بين الإمامين الغزالى وابن تيمية

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ  
الْحُكْمُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعٰالَمِينَ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## بين يدي الكتاب

الحمد لله رب العالمين ، وأفضل الصلاة وأتم التسليم على سيدنا وموانا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين ، وبعد :

فقد اطلعت على هذا الكتاب المسمى بـ «النبوة والرسالة بين الغزالى وابن تيمية» ، وقد اتضح لي أن مؤلفه قد بذل جهوداً كثيرة في سبيل جمعه ، والوقوف على مواضيعه المهمة ، خصوصاً في مسألة مهمة من مسائل العقيدة وهي إثبات النبوة والرسالة .

وقد ظهر في هذا الكتاب المساق الواضح ، والسبك المتناسق ؛ حيث رکز مؤلفه على الأدلة التي استدل بها كل من الإمامين على ما يقولان به ويدهبان إليه .

فالإمام الغزالى كان أكثر اعتماده على الأدلة العقلية ؛ لأنه كان يواجه خصماً عنيداً وهم الفلاسفة الذين لا يعترفون بقرآن ولا نبوة ، فكان لا بد من مواجهتهم بشيء يقررون به وهو العقل والمنطق .

أما الإمام ابن تيمية : فكان جل اعتماده على الأدلة النقلية من الكتاب والسنة معاً ؛ لأجل إثبات العقيدة في نفوس المسلمين ، وتمكينها في قلوبهم ؛ لئلا يقعوا في براثن المشككين ، وكي يتمكنوا أيضاً من الرد على ضلالاتهم .

من خلال ذلك يتبيّن أن الأدلة العقلية والنقلية هما كفالتا ميزان لاغنى بإحداهما عن الأخرى ؛ فالأدلة العقلية هي للدفاع عن الدين والوقوف في وجه

العدو بصلابة ، والأدلة النقلية لتمكين العقيدة في نفوس المسلمين ، وحمايتها من الشوائب الوافدة إليها من الخارج .

هذا ولا بد من الإشارة إلى أن كتب العقيدة التي ألفت امتازت ببيان الأدلة العقلية والنقلية ، وهناك كتب قد أفردت لسرد الأدلة العقلية فقط في مواجهة الخصوم مثل كتاب «المطالب العالية من العلم الإلهي» للإمام الفخر الرازى ، وهو يقع في أحد عشر جزءاً ، ومثل كتاب «شرح المواقف» لعبد الدين الإيجي ، ومثل كتب الإمام الغزالى «الاقتصاد في الاعتقاد» و«فيصل التفرقة بين الإسلام والزنادقة» و«مقاصد الفلسفه» و«تهافت الفلسفه» و«المنقد من الضلال» وغيرها ، فهذه الكتب كان أكثر اعتمادها على الأدلة العقلية لإقناع الخصوم من جنس ما يعترفون به .

وبالمقابل : فهناك كتب أفردت للاعتماد على الأدلة النقلية من الكتاب والسنة أكثر من اعتماد الأدلة العقلية ؛ من أجل ثبيت العقيدة في قلوب المسلمين ، مثل ما كتبه الإمام ابن تيمية ضمن فتاواه عن العقائد الإسلامية .

وهناك كتب جمعت بين الأدلة العقلية والنقلية معاً ، مثل «شرح الفقه الأكبر» للإمام ملا علي قاري ، وكتاب «شرح العقائد النسفية» للإمام سعد الدين التفتازاني ، و«شرح العقائد الطحاوية» للإمام عبد الغنى الغنimi الحنفى الدمشقي وغيرها .

فلا يمكننا الحكم على الإمام الغزالى بأنه فيلسوف استقى علومه من الفلسفه ؛ إذ أن استخدامه للفلسفة لم يكن إلا من أجل دحض حجج الفرق العقلانية التي كان يواجهها ، كذلك لا يمكننا الحكم عليه بأنه ترك التصوف في آخر حياته لأنه لم يثرر لديه ولجا إلى الكتاب والسنة ؛ فكتابه «الإحياء» شاهد على عدم تركه للتتصوف ، ومن قال ذلك .. فعليه بالدليل .

وهنا تجدر الإشارة إلى أن التصوف لم يخرج يوماً عن الكتاب والسنة ، بل هو مستمد منهما ، وقواعد مبنية عليهما ؛ يقول إمام التصوف الإمام

أبو القاسم الجنيد رضي الله عنه : علمنا هذا مبني على الكتاب والسنة ، فمن أدعى شيئاً ليس في الكتاب ولا السنة .. فقوله مردود عليه .

ولقد كان لكتب التصوف النصيب الأكبر من التشويه والدسائس ؛ لأن أعداء الدين رأوا أن التصوف هو روح الإسلام .. فدخلوا من خلاله كي يشوهوها صورة الدين عامة .

كذلك لا بد من الإشارة إلى أننا إذا أردنا أن ثبت رأياً عالم ما .. فلا بد من الرجوع إلى كلام هذا العالم المثبت في كتبه ومؤلفاته ؛ فقد كثر الدس والكذب على العلماء من أجل تشويه صورهم ، وبالتالي تشويه صورة الإسلام بصورة عامة .

ومن أمثلة الدس الذي وقع في كتب الفقه : ما ذكره الإمام الشعراوي في كتابه «تنبيه المغتربين» من أن الحاسدين له في عصره زوروا كتبه ، وأدخلوا فيها مسائل مخالفة للمذاهب الأربعة ، وقصصاً عن جحا وغيره ؛ كي يشوهوها صورة هذا العالم ، وبالتالي صورة العلم والإسلام ، وقد قيس الله لهذا العالم من يقوم برد تلك الأكاذيب المنسبية إليه ، فلإن حصل هذا في حياة العالم .. فكيف بعد وفاته؟!

لذا : لا يجوز التسرع بالحكم على الأشخاص بناءً على الدعاوى المشهورة المذاعة بين الناس ، فلا بد من الرجوع إلى المصادر في كل ما يقال ، ولا بد من التثبت قبل نشرها بين الناس ؛ لأن ذلك يسيء إلى العلماء ، ويحرم الناس من الانتفاع بعلومهم ومعارفهم ، ومن ناحية أخرى هو نشر للكلذب وافتراء على العلماء ، وهذا لا يجوز شرعاً ولا خلقاً .

وعلى ذلك : فينبغي أن يقوم الحوار بين المسلمين أنفسهم قبل أن يمتد إلى غيرهم .. كما أن عليهم أن يبدؤوا رحلتهم إلى الفهم الصحيح من خلال إقامة الحوار فيما بينهم ، ويجب أن يقوم هذا الحوار لا على أساس الأسماء والألقاب والشعارات ، ولكن تحت الاسم الذي اختاره الله لهذه الأمة حين قال : «**هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمُونَ مِنْ قَبْلٍ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا**

**شَهَدَاءَ عَلَى التَّأْيِسِ** ، وعلى أساس أن الفهم له بداية وتوسط ونهاية ، وكل يأخذ منه قدر اتساع أفقه ، ولا يكلف الله نفسها إلا ما آتاهـا .

إن الصراع الذي كان ولا يزال يحدث بين مختلف أطياف المسلمين إنما كان منشؤه سوء الفهم لهذا الدين ، وسوء الفهم إنما يمكن في ظن هذا الفريق أو ذاك بأنه حاز الفهم الكامل لهذا الدين دون غيره من المسلمين ، فينعكس ذلك تطبيقياً في مسلك صاحبه على شكل تعصب شديد للرأي يحول دون فهمه للغير ، وبالتالي دون فهمه للدين .

والحقيقة أن الفهم الكامل لهذا الدين لم يحمله إلا رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وإنما الناس من بعده أخذين عنه غرفاً من البحر أو رشفاً من الديم ، وهم موزعون على سلم الإدراك والفهم بين بداية وتوسط ونهاية ، كل بحسب سعة أفقه كما ذكرنا آنفـاً .

ونحن نرى خبراً يظهر في الصحف اليومية يقرأه العامي فيدرك منه ما يدرك ، ويقرأه المتعلـم المثقـف فيعرف منه ما يـعرف ، ويحلـله الخبرـير المتخصص فيستـنتج منه ما يـستـنتاج ، فلا هـذا يـنكـر على ذـاك فـهمـه ، ولا تـقوم خـصـوـمـة بـيـن أحـدـهـم وـالـآخـر ، هـذـا يـكون في شـأن مـسـأـلة دـنـيـوـيـة بـسيـطـة ، فـكـيف إـذـا بـالـأـمـر حـين يـتـعلـق بـنـص مـن نـصـوص الدـيـن؟! هل يـمـكـن لأـحد أن يـزـعـم أن النـاس كـلـهـم في هـذـا الـأـمـر سـوـاء؟ أو هل يـمـكـن لأـحد أن يـلـزـم غـيرـه بـمـا فـهـمـه هو مـن نـصـوص الشـرـيـعـة حتـى ولو كان فـهـمـه أـعـقـم وأـدـقـ وأـخـصـ؟

والدليل على مستويات الفهم وتبانـتها ما قـيل في الأثر عن ابن عباس رضي الله عنهما يـرـفعـه إلى النبي صلى الله عليه وسلم : «أـمـرـنا أـن نـكـلـمـ النـاسـ على قـدـرـ عـقـولـهـم»<sup>(١)</sup> .

إن روح هذا الدين إنما تـكـمـن في صـدقـ الـاعـتقـاد بـأسـسـه وـمـقـتضـياتـهـ هذهـ الأـسـسـ ، فـكـيف يـسـوـغ لأـحدـ منـ النـاسـ أـن يـنـكـرـهـ غـيرـهـ عـلـىـ ماـ يـعـتـقـدـ هوـ ، أوـ

(١) انظر «الفردوس» (١٦١١).

يخرج على ذلك الغير في اعتقاده ، ثم يظن أنه بذلك يخدم الدين ويدعو إليه؟ !  
وثمة إشكالات أخرى لفهم بعض الأحاديث النبوية الشريفة ، اتخاذها البعض ذريعة لتأصيل التفريق بين المسلمين ، ونعتهم بألقاب وأسماء تكرس الشقاق والتفرقة بينهم .

فمن ذلك : ما يسلكه البعض في فهمهم لقول النبي صلى الله عليه وسلم : « وإنبني إسرائيل تفرقت على ثنتين وسبعين ملة ، وتفترق أمتي على ثلاث وسبعين ملة ، كلهم في النار إلا ملة واحدة » قالوا : ومن هي يا رسول الله؟ قال : « ما أنا عليه وأصحابي »<sup>(١)</sup> فأول ما يتوجه لهم هؤلاء من هذا الحديث إلى البحث عن صفات هذه الفرق ، وتحديدها والخوض في أهلها ، عوضاً عن النظر في صفات الفرقة الناجية والتي وصفها النبي صلى الله عليه وسلم بقوله : « ما أنا عليه وأصحابي » ، فالحديث في أصله إنما يحضر على الالتفاف حول أصل الدين « ما أنا عليه وأصحابي » ، ثم معاملة فروعه بقدر اقتربها من هذا الأصل .

وكل فرقة انحرفت عن الأصل الصحيح لهذا الدين .. إنما بدأت انحرافها بتركيز على فرع من فروعه ، ثم تضخيم أهمية هذا الفرع حتى يستولي على عقل أصحابه ، ويحل عنده محل الأصل فيحصل الخلل .

فالحديث يحذر من هذا الانحراف المتلبس بثوب الدين المتخفي تحت رداء فروعه ، ولعل صعوبة إجراء الحوار اليوم بين المسلمين أنفسهم إنما تكمن في اشتغال كل فريق منهم بالفرع الذي هيمن على تصوره لحقيقة الإسلام ، فأصبح كل فريق يحاور الآخر وفي يده جزء من الحق يظنه الحق كله .. فيحول هذا الظن دون انتفاعه بما لدى غيره من الحق ، ويصبح الحوار من قبيل ضرب الحق بالحق ، والذي هو من أكبر أنواع الباطل الذي حذرنا منه الحبيب المحبوب صلى الله عليه وسلم ، كما إن المقصود من قوله صلى الله عليه

---

(١) أخرجه الترمذى برقم ( ٢٦٤١ ) .

وسلم : « كلهم في النار » هو تنبية المسلمين إلى ترك الصفات والسلوكيات والكبائر التي توجب لصاحبها أو مرتكبها دخول النار ، لا ليحكموا على بعضهم البعض بها ، وإنما ليسلکوا طريق الاقتداء ، وهو الطريق الموصل إلى الجنة ، وهو ما كان عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه .

ومن سوء الفهم أيضاً لأحاديث النبي صلى الله عليه وسلم : ما يفهمه البعض من قوله : « سألت ربِّي عز وجلَّ ثلثَ خصالٍ .. فأعطاني اثنين ومعنى واحدة ، سأله أن لا يسلط على أمتي عدواً من غيرهم .. فأعطانيها ، وسألته أن لا يقتل أمتي بالسنة .. فأعطانيها ، وسألته أن لا يلبسهم شيئاً .. فأبى عليًّا<sup>(١)</sup> ». فيعتبرون الخلاف والقتال بين المسلمين ضربة لازب لا فكاك لهم منه بنص الحديث ، والحديث من هذا الفهم براء ؛ فالمقصود هنا : أن الله ضمن لهذه الأمة أمرتين : أحدهما : أن لا يستأصلها عدو من غيرها ، وثانيةما : أن لا يهلكها بسنة عامة ، وترك الثالثة لاجتهد المسلمين ؛ تنبية لها على خطرها ، وتوجيهها لهم إلى العمل في تأليف القلوب وتقريب الآراء ، لا ليتخذوا من هذا الحديث ذريعة لهم للاستكانة وقبول ما هم عليه من تفرقة وتمزق ، ولو صح هذا الفهم على أنه إخبار عن قدر غالب على الأمة لا يمكن لها تجاوزه في أي عصر من العصور أو دولة من الدول - بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم - لما وجد عهد عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، وعهد عمر بن عبد العزيز ، وغيرهما من العهود والفترات التي استقرت فيها الشؤون السياسية لدولة من الدول في تاريخ الأمة الإسلامية .

فالحديثان أعلاه يدعوان إلى الاجتماع لا الفرقة ، ويوجهان إلى الرجوع إلى أصل هذا الدين ، وعدم الاشتغال بفروعه دون أصله ، وفي مقابل ما تكفل الله به لهذه الأمة من حفظ من الاستئصال الخارجي ، وحفظ من البوائق الكونية .. فقد تكفل لها بالحفظ من الضلال في الفهم والتقدير متى اجتمعت ؟

---

(١) أخرجه الطبراني في « الصغير » (٢٣/١) .

قال صلى الله عليه وسلم : « إن أمتى لا تجتمع على ضلاله ، فإذا رأيت اختلافاً.. فعليكم بالسواد الأعظم »<sup>(١)</sup> ، وقد ركز الفقهاء على الاجتماع بمعنى الإجماع ، فيكون معنى « لا تجتمع » : أي لا تُجتمع ، ولكن الحديث يعني أيضاً : لا تجتمع ؛ أي : لا يجتمع رؤوسها في مكان ثم يقضوا فيما بينهم أمراً . إلا وكان الحق في جانبه ، وكان مجرد اجتماع أهل الحل والعقد في مكان ما .. كفيل بأن ينال حظه من العصمة فيما يخلص إليه المجتمعون ، وبذلك يكون حديث : « لا تجتمع أمتى على ضلاله » مكملاً لحديث : « سالت الله اثنين » من حيث إنه ضمان للأمة من المحذور الثالث أيضاً محذور الاختلاف والفرقة ، ولكنه ضمان مشروط باجتماعها وسعيها ، وبذلك الواسع في التقارب والاجتماع المتجرد من الأهواء ؛ لأنه متى حصل هذا الاجتماع ، ومتى خلا من الأغراض والأهواء .. فإن العصمة لما يتمخض عنه من تصورات وقرارات قائمة بنص الحديث الشريف .

هذا ما أردنا أن نشير إليه ؛ كي يعرف المسلم العقيدة الخالصة ، ويبلغ الفهم الصحيح للنبوة والرسالة ، معنى ومبني وصورة ، فت تكون نفسه بالحق معهورة ، لأن النبوة والرسالة هما طريق العبودية الخالصة لله تعالى ، والحق أحق أن يتبع ، والله تعالى أعلم ، وصلى الله على عبده النبي الأمي سيدنا محمد ، وعلى آله وصحبه وسلم .

وكتبه

أ. د هاشم محمد علي مهدي

مستشار الدراسات والبحوث

برابطة العالم الإسلامي - مكة المكرمة

في غرة رجب سنة (١٤٢٥هـ)

(١) أخرجه ابن ماجه في سنته برقم (٣٩٥٠) .



## شكر ودعاء وتقدير

إن من لا يشكر الناس لا يشكر الله ، ومن لا يدعو لمن أحسن إليه لم يكافئه ، ومن لا يقدر جهد الآخرين لثيم .

وإنني لا أرضي بواحدة من هذه لأحد من المسلمين .

لذا فإنني - بعد حمد الله الذي بنعمته تتم الصالحات ، وشكري على ما أuania وهيا من سبل المكرمات ، والصلوة والسلام على سيد السادات محمد وآلها وأصحابه وأزواجه أمهات المؤمنين الطاهرات -أشكر لهذه البلاد المباركة حسن استضافتها لي وإكرامها وفادتي ، حيث تقلبت في مدارسها وجامعاتها حتى استكملت مراحلها . وإنني لذلك أشكرها حكومة راشدة وشعباً كريماً مضيافاً ، وأدعو للجميع بال توفيق والعافية والسداد .

وأشكر على وجه الخصوص جامعة أم القرى ورابطة العالم الإسلامي على تكاففهم لصالح استكمالي للدراسات العليا .

وإنني إذ أشكر هؤلاء لأدعو من أعماق قلبي لأستاذي الراحل الدكتور / صلاح عبد العليم إبراهيم الذي تشرفت بإشرافه على حين اختياري لهذا الموضوع والموافقة عليه . فرحمه الله من أستاذ ناصح مشفق ، جعله الله مع العلماء العاملين ، وحشره في زمرة الصالحين ، وإن الله وإن إليه راجعون .

وإنني إذ أدعو له وأترحم عليه لأشكر وأدعي وأقدر لأستاذي الكريم الأستاذ الدكتور / محمود أحمد خفاجي الذي واكب هذه الرسالة من بداية كتابتها ، وقام بواجب القراءة والتصحیح والتوضیح ، فله مني الشکر الجزيل والدعوة الخالصة بدوام العافية وطول العمر مع حسن العمل ، والفوز بجنت عدن

تجري من تحتها الأنهر ، فجزاه الله عنِي خيراً من عالم يشجع عند الكسل ،  
ويثبت عند الوجل ، ويحفز لبلوغ الأمل .

هذا وإنني لأقدر جهود كل من أعايني بعرية كتاب ، أو دلالة على مقال ،  
أو مذلي يد العون والمساعدة ، وأخص بدون ذكر اسم : إخوانِي وجيرانِي في  
العزيزية الشرقية .

والله الهادي إلى سواء السبيل .

الباحث

## المقدمة

الحمد لله نحمه ونستعينه ونستغفره ونستهديه ، وننعواذ بالله من شرور أنفسنا ومن سينات أعمالنا ، من يهدى الله فلا مضل له ، ومن يضل فلا هادي له ، ونشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، ونشهد أن محمدا عبدا رسوله ، أرسله بالحق بشيراً ونذيراً بين يدي الساعة ، من يطع الله ورسوله فقد رشد ومن يعص الله ورسوله فقد غوى ولا يضر إلا نفسه - ولا يضر الله شيئاً . نسأل الله ربنا أن يجعلنا ممن يطاعه ويطيع رسوله ويتبع رضوانه ويتجنب سخطه فإنما نحن به وله .

وبعد فهـذه مقدمة نبين فيها أسباب اختيار هذا الموضوع الميمون ، ونستعرض خطة بحثه ، ونوضح المنهج الذي سلك في كتابته .

### أسباب الاختيار :

إن المسلم يتطلع دائماً إلى ما يزيد إيمانه ، وإن النبوة هي أصل الدين وطريق الإيمان وزيادته ، ذلك أن معرفة الله تعالى وما يطلبـه من عباده وما يرضيه وما يسخـطـه لا سـبـيلـ إلىـ العـلـمـ بـهـ إـلاـ بـتـعـلـيمـ مـنـهـ بـوـاسـطـةـ مـنـ يـصـطـفـيهـ لـرـسـالـتـهـ مـنـ عـبـادـهـ فـلـذـكـ كـانـتـ قـلـوبـ النـاسـ مـتـعـلـقـةـ بـهـ رـاغـبـةـ فـيـ الـعـلـمـ الـوـارـدـ عـنـ طـرـيقـهاـ ،ـ مـحـبةـ لـمـعـرـفـةـ أـخـبـارـ الـمـصـطـفـينـ لـهـ .

لذلك رغبت في المزيد من التلمذ على أولئك المصاصـبـ الوضـاءـ لأنـهمـ قدـوةـ كلـ مـسـلـمـ وـأـسـوـةـ كلـ مـؤـمـنـ فـيـ الـاعـقـادـ وـالـعـلـمـ وـالـعـمـلـ وـالـشـفـقـةـ عـلـىـ الـخـلـقـ وـالـصـبـرـ عـلـىـ أـذـاهـمـ وـدـعـوتـهـمـ وـالـمـبـالـغـةـ فـيـ نـصـحـهـمـ وـإـرـشـادـهـمـ .

ولما كانت هذه الرغبة لابد من أدلة على طرق تحصيلها من العلماء العاملين أحببت أن أحقيقها بواسطة علمين مشهورين هما الإمام الغزالـيـ ،ـ وـشـيخـ الـإـسـلـامـ ابنـ تـيمـيـةـ إـذـ جـهـودـهـمـ فـيـ مـجـالـ الـعـلـمـ وـالـعـمـلـ بـمـاـ جـاءـ بـهـ الـأـنـبـيـاءـ

بالمكان المعلوم منذ عصرهما إلى هذه الأيام ، هذا مع ما كانا عليه من حب النفع والخير للمسلمين عموما .

فما علم من مكانتهما العلمية وجهودهما العملية كان من أهم الحواجز لي على اتخاذ مؤلفاتهما معبرا وجسرا موصلا للغرض المنشود بالإضافة إلى ما في دراسة حياتهما وأخبارهما من فوائد علمية وتربوية .

فمن قرأ كتاباتهما في مجال النبوات واستضياء في دراسته لنصوصهما بنور الكتاب والسنة كان قد وفق للجمع بين الفوائد العلمية الذاتية وأبرز للمسلمين ما ينفعهم بإذن الله في العاجل والأجل وكفاهم مؤونة البحث المضني ومواصلة السهر والكتابة ، والتفهم والتحليل والمقارنة والمراجعة ، وهذه الأمور مع ما فيها من مشقة فإن الباحث الذي يطلب الحق بالإنصاف يجد فيها الراحة النفسية والطمأنينة القلبية وخصوصا في المقارنة بين الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية إذ فيها من الفوائد والمتعة العقلية والروحية ما يجعلها هدفا في حد ذاتها ، ثم إن الباحث الذي يقرأ كتابات الغير عنهما يجد من بعض المؤلفين تصويرا بعد الشقة بينهما الأمر الذي يدفعه للأخذ بأسباب استكشاف حقيقة ذلك الاختلاف ومدى عمقه . ولا يجد أجدى له في تلك الغاية من الدخول في أعماقهما والخوض في بحورهما واستشارة درر أفكارهما وسر أغوار مقاصدهما فبذلك إن كان لديه ملكة السباحة يتهأ له الاصطياد في الزلال ، ويمكنه تجنب المزالق التي تفضي به إلى الغرق ويستطيع أن يميز بين الصافي من العكر . فإذا نظر ما في الشبكة رأى ناضجا طريا ، ومفيدا لكل عقل حي .

هذا مجمل أسباب الاختيار الأصلية .

### الخطة ومنهج البحث :

بني هذا البحث على مقدمة بينت أسباب اختياره ودواعي دراسته واستعرضت خطته ومنهج بحثه - ثم تمهد ، وأربعة أبواب هي أعمدةه الأساسية وخاتمة تلخص نتائجه .

## خطة البحث :

العنوان : النبوة والرسالة بين الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية  
يتكون البحث من مقدمة وتمهيد وأربعة أبواب وخاتمة .

أما المقدمة : فسيبين الباحث فيها أهمية الموضوع وأسباب اختياره وخطة  
بحثه .

تمهيد عن حياة : ( الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية ) ويكون هذا  
التمهيد من فصلين :

الفصل الأول : الغزالى ، عصره وحياته الشخصية والعلمية ، منهجه في  
العقيدة .

الفصل الثاني : ابن تيمية ، عصره وحياته الشخصية والعلمية ، منهجه في  
العقيدة .

الباب الأول : حقيقة النبوة والرسالة :  
ويشتمل على أربعة فصول :

الفصل الأول : مفهوم النبوة والرسالة وال العلاقة بينهما ويضم ثلاثة مباحث .  
المبحث الأول : رأي الإمام الغزالى .

المبحث الثاني : رأي شيخ الإسلام ابن تيمية .

المبحث الثالث : تعقيب في ضوء الكتاب والسنّة .

الفصل الثاني : معنى الوحي وطرقه .  
ويشتمل على ثلاثة مباحث .

المبحث الأول : رأي الإمام الغزالى .

المبحث الثاني : رأي شيخ الإسلام ابن تيمية .

المبحث الثالث : تعقيب في ضوء الكتاب والسنّة .

**الفصل الثالث : صفات الأنبياء**

ويشتمل على ثلاثة مباحث .

**المبحث الأول : رأي الإمام الغزالى .**

**المبحث الثاني : رأي شيخ الإسلام ابن تيمية .**

**المبحث الثالث : تعقيب في ضوء الكتاب والسنة .**

**الفصل الرابع : النبوة والولاية**

ويشتمل على ثلاثة مباحث :

**المبحث الأول : رأي الإمام الغزالى .**

**المبحث الثاني : رأي شيخ الإسلام ابن تيمية .**

**المبحث الثالث : تعقيب في ضوء الكتاب والسنة .**

**الباب الثاني : حاجة الناس للنبوة وحكم إرسال الرسل**

ويضم فصلين :

**الفصل الأول : حاجة الناس للنبوة .**

وتحتة ثلاثة مباحث :

**المبحث الأول : رأي الإمام الغزالى .**

**المبحث الثاني : رأي شيخ الإسلام ابن تيمية .**

**المبحث الثالث : تعقيب في ضوء الكتاب والسنة .**

**الفصل الثاني : حكم إرسال الرسل .**

وتحتة ثلاثة مباحث .

**المبحث الأول : رأي الإمام الغزالى .**

**المبحث الثاني : رأي شيخ الإسلام ابن تيمية .**

**المبحث الثالث : تعقيب في ضوء الكتاب والسنة .**

**الباب الثالث : طرق إثبات النبوة .**

ويشتمل على ثلاثة فصول .

**الفصل الأول : طرق إثبات النبوة عند الإمام الغزالى .**

**الفصل الثاني : طرق إثبات النبوة عند شيخ الإسلام ابن تيمية .**

**الفصل الثالث : تعقيب في ضوء الكتاب والسنة .**

**الباب الرابع : نبوة محمد صلى الله عليه وسلم .**

ويشتمل على فصلين :

**الفصل الأول : إثبات نبوته صلى الله عليه وسلم والرد على المنكرين .**

و فيه ثلاثة مباحث .

**المبحث الأول : رأي الإمام الغزالى**

**المبحث الثاني : رأي شيخ الإسلام ابن تيمية .**

**المبحث الثالث : تعقيب في ضوء الكتاب والسنة .**

**الفصل الثاني : خصائص نبوته صلى الله عليه وسلم .**

و فيه ثلاثة مباحث :

**المبحث الأول : رأي الإمام الغزالى .**

**المبحث الثاني : رأي شيخ الإسلام ابن تيمية .**

**المبحث الثالث : تعقيب في ضوء الكتاب والسنة .**

**الخاتمة : وتنضم نتائج البحث :**

**المنهج :**

إن مناهج البحث وطرقه كثيرة ومتنوعة حتى في الكلية الواحدة ، وقد رأينا

أن اختيار الطالب لمنهج معين يسلكه في بحثه أمر محبب في الجامعات ولا لوم

عليه في اختيار هذا المنهج عن ذاك ، ولا عتب عليه في اتخاذ طريقة معينة تؤدي إلى غرض البحث وتساعد على تحصيل المطلوب منه .

ذلك أن لكل موضوع مسلكاً يناسبه ومعابر يعبر إليه منها ، وحيث كان الأمر كذلك فقد اخترت السير على الخطة المرسومة أعلاه لما تبين لي أنها كفيلة بالوفاء بمقاصد البحث ووصلة بإذن الله تعالى إلى غاياته .

ومن منهجي أن أضع القارئ أمام آراء الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية في النبوة والرسالة وأجعله يعيش معهما ويشاركتني في تفهم نصوصهما .

بمعنى أنني إذا قلت : رأى الإمام الغزالى مثلاً جمعت ما تيسر لي من نصوصه في المسألة المبحوثة ورتبتها حسب ما يتضح لي من تقارب بينها أو تعارض أو تنافر أو تضاد وفي هذه الحالات الأخيرة أتدخل فيها للتوضيح والربط ، وربما للتحليل والنقد ، وذلك في حدود المطلوب ولا أتعمد رفع صوتي ولا سوطي على تلك النصوص وما تضمنته من أفكار جاءت على الوصف المذكور ، ولا أتفاصل عن تعارض أو تناقض ظهر لي فيها إذ المطلوب الوصول إلى الغاية وذلك لا يتم إلا بالدراسة الجادة المنصفة . ومن منهجي الذي التزمه أنني لا أزاحم نصوص هذين الإمامين في المسائل المعروضة بنصوص العلماء الآخرين وذلك لما رأيت من تشويش لهذا المسلك على رأيهما الحقيقي ومعارضة آرائهم بأراء غيرهما .

وقد نفرت نفسي من منهج من يكتب عن علم فتجد له فصلاً كاملاً من نصوص غيره ، وكأنه هو لم يكن له في المسألة كلام معتبر .

وكذا لا يرضيني ما يرتكبه الباحثون من مصادر آراء الأعلام المقارن بينهما بتحكيم آراء الآخرين فيما ، وربما يكون ممن هو دونهما في المكانة العلمية والفترة الزمنية دون اعتبار لهذه الفوارق والفاصل . ومن الضروري أن ذلك يتم على حساب أفكارهما وأرائهم ونصوصهما . فتجنبت ذلك لأنه عندي من مصادر الرأي والحكم على الحاضر غيابياً .

ولذلك فإني في المباحث التي خصصتها لدراسة نصوصهما واستكشاف آرائهما لم أثبت فيها نصاً لغيرهما .

أما في مباحث التعقيب فإني أحكم الكتاب والسنة وأهل الاختصاص غيرهما في حاصل آرائهما .

وذلك أنني وجدت العلماء غيرهما يرجعون إلى نصوصهما ويحكمونهما في مواطن النزاع وموارد الاختلاف ، فإذا تبين لي أن المسائل المعروضة تبرهن على نزاع بينهما طلبت وجه الصواب في كتب التفسير وشرح الحديث الشريف .

إذا كان أهل العلم يحكمونهما ، فلا وجه لأن أحكم فيهما من لا يعلم تفوقه عليهما . ومن منهجي أنني حاولت على وجه العموم عدم الإطالة والإطباب بل رغبت في المحافظة على تناسب المباحث والفصول والأبواب .

لذا جاءت الرسالة متفقة مع خطتها ومتمشية مع منهجها متباقة في أبوابها ، وافية بما طلب منها دون تشنج على طرف أو إغضاء على خطأ ، أو إهمال لسقط .

والكمال لله تعالى والعصمة لأنبيائه .

قال الله تعالى : «**وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ أَخْلَاقًا كَثِيرًا**»<sup>(١)</sup> .

\* \* \*

---

(١) سورة النساء ، آية (٨٢) .



ତୋଳି



## **الفصل الأول**

### **حياة الإمام الغزالى**

#### **المطلب الأول**

##### **عصره**

إن المقصود في هذا التمهيد هو التعريف لا التصنيف ذلك أن كلا من الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية قد صنف في حياتهما مصنفات وأفردت مؤلفاتهما بمؤلفات ودرست أحوالهما من جهات عديدة ، فلا يحتاج الباحث في هذا الموضوع أن يطيل في التمهيد له بأكثر من مدخل تعريف يساعد على فهم المقصود فيما صحيحاً إذ العلم بعصر العالم وما كان فيه من حوادث مهمة أو التعريف على وسائل تكوينه العلمي وطرق تحصيله للفنون أمور مهمة لأنها تقربنا إلى فكره ومكونات عقله وما له أثر في مسار حياته وتقلبات أحواله ، لذا كان لابد من حديث عن عصر كل منها وشخصيته ، وحياته العلمية ثم منهجه في العقيدة إذ هي المقصود الأول في هذا البحث موضوع الرسالة .

إن الإمام الغزالى عاش ما بين سنة (٤٥٠ - ٥٥٥ هـ) في عصر يموج بالفنون ويتعجب بالفرق المتناحرة ، وتحكمه سلطات متعددة متوافقة في الظاهر متخالفة في الواقع ، إذ لكل سلطان أو قائد أطماعه وطموحاته التي يريد الوصول إليها باسم الخلافة أو الجبهة الأقوى .

هذا بالإضافة إلى ما كان من تعصبات تقاسم ذلك العصر ؛ إذ شاعت المذاهب العقدية كالأشعرية ونظمت لها خطوط دفاع وهيبة في نفوس الأتباع الذين رأوا كثرة العلماء المناظرين على طريقتها والمنافحين عنها بعد

انتصارها على المعتزلة ومساندة بعض السلاطين لها .

ثم إن حركة الترجمة قد أعطت ثمارها في عقول كثير من الناس ، حيث انتشر بين الأوساط العلمية المنطق وعلوم الفلسفة على أنواعها وأقيمتها . يضاف إلى ذلك الواقع المذهبي الفقهي وما ظهر من تعصبات وتقليل عمّ المتلقية والأصوليين وأخذ أشكالاً من الجدل والمناظرات ، وراج التصوف وأصبح له أربطة ومدارس ، ورفعت الباطنية بألوانها وأشكالها رؤوسها ، واشرأبت لبسن نفوذها وفرض إلحادها فمارست التصفية الجسدية بالاغتيالات وحياك المؤامرات ، ونفذت إلى عقول الناس بنشراتها الهدامة ودعایتها المضللة<sup>(١)</sup> .

هذا هو واقع عصر الإمام الغزالى الذي نشأ فيه وكون ثقافته من دراسته والتفكير في أحواله وعايش ذلك محتكماً به في شبابه ، وأخذ النظر فيه جزءاً كبيراً من وقته . وما ذكرناه وأحلنا فيه إلى زميل الإمام الغزالى قد طفحت به صفحات كتب التاريخ والفرق ، وأعظم برهان على ذلك أن الإمام الغزالى نفسه وهو غير مؤرخ ولا عالم بالفرق كحال الشهريستاني قد هاله حال عصره وكثرة المتناقضات فيه حتى وصل إلى درجة من الاضطراب النفسي والشك في صواب الجميع الأمر الذي حدا به لدخول حلبة الصراع الفكري والعقدي طالباً فيما يذكر المصيب ووجه إصابته والمخطيء وسبب خطئه ، والملحد ومدى جرأته والمتفلسف ودرجة زندقته ، والمتتصوف وظهور محرقه إلى غير ذلك من الأسماء التي دخل الإمام الغزالى وراءها لسبير أغوار عقائدها وأسباب ضلالها<sup>(٢)</sup> .

(١) انظر الملل والنحل ، تأليف أبي الفتاح محمد عبد الكريم بن أبي بكر احمد الشهريستاني المتوفى ٥٤٨هـ ، ط ، دار الفكر ٢٠٩٤١.

(٢) انظر المتفقد من الضلال ضمن مجموعة رسائل الإمام الغزالى (٧) ط دار الكتب العلمية ط ١٤٠٩هـ ٢٣ وما بعدها . وانظر مقدمة تحقيق فيصل التفرقة بين الإسلام والزنادقة للغزالى ، تحقيق الدكتور سليمان دنيا ط ١٣٨١هـ عيسى البابى وشركاه . ١٠٤-٧٧ .

فبهذا نعلم أن الإمام الغزالى كان في عصر يتصارع أهله فكرياً ويتماكون  
سياسياً ويتخذون باطنياً وينافقون ظاهرياً ويتقاولون عسكرياً .

وهذه تناطحات وتطاحنات لم يكن بالغائب عنها بل كان من المراقبين لها  
أو المشاركين في وقودها وإطفائها معاً . وكتبه وما كتب عنه شاهد عليه  
بذلك .

\* \* \*

## المطلب الثاني

### شخصيته

اسمها ونسبة : هو محمد بن محمد بن أحمد بن الطوسي ، أبو حامد الغزالي<sup>(١)</sup> . مولده : ولد الإمام الغزالى في عام ٤٥٠ هـ في بلدة طوس<sup>(٢)</sup> .

نشأته وأسرته : نشأ الإمام الغزالى في بلدته طوس تحت رعاية والده الذى يذكر أنه كان صالحًا صوفياً يبكي من المواتع ويضرع إلى الله تعالى أن يرزق ولداً يكون فقيهاً واعظاً<sup>(٣)</sup> .

ولكنه توفي قبل أن يرى ولده الإمام الغزالى بلغ مبالغ الرجال وتهيأ له ما كان يسأل له من فقه ووعظ<sup>(٤)</sup> .

وبما أن والده كان يعيش من كسب يده في نسج الصوف وغزله وبيعه فإنه كان يعد من الفقراء ، لذا خلف لوالديه محمد وأحمد قليلاً من المال وأوصى بهما أحد أصدقائه من المتصوفة المتجردين فرعاهما وأنفق عليهما ما ورثاه من أبيهما ، فلما نفد نصائحهما بالالتحاق بمدرسة أخرى لتتوفر لهما الرعاية مع التفقه وطلب العلم<sup>(٥)</sup> .

فالإمام الغزالى على هذا نشأ في كنف أسرة متصوفة فقيرة تتکفف العيش

(١) انظر سير أعلام النبلاء ، تصنیف الإمام شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي ، تحقيق شعيب الأرنؤوط ، مؤسسة الرسالة ط ١٠ ، ١٤١٤ هـ ، ١٩٣٢ .

(٢) انظر الحقيقة في نظر الغزالى ، تأليف الدكتور سليمان دنيا ، ط٤ دار المعارف بمصر ، ١٨٩٤ .

(٣) انظر طبقات الشافعية الكبرى ، لتابع الدين أبي نصر عبد الوهاب ، ابن علي بن عبد الكافي السبكى ، تحقيق عبد الفتاح محمد الحلو وآخر ، ط١ عيسى البابى الحلبي وشركاه ١٩٤٦ .

(٤) الحقيقة في نظر الغزالى ١٨ .

(٥) انظر طبقات الشافعية الكبرى ١٩٣/٦ ، ١٩٤ .

وترضى بما تنتجه إلى أن مات راعيها الأب ، فتحول بوصية من أبيه إلى راع متصرف فقير متجرد لا يتكسب لانقطاعه للعبادة والرياضة .

ثم دله إلى حيلة يعيش منها هو وأخوه إذ نفت تركة أبيهما فكان ذلك الراعي لهما قد دلهم على مدخل للعلم والمضي في طريق الجد والاجتهد ، لذا كان الإمام الغزالى يقول : ( طلبنا العلم لغير الله ، فأبى أن يكون إلا الله )<sup>(١)</sup> . إن مخيلة الإمام الغزالى مهما توسيع بعد هذه النشأة فإنها لن تمحى منها آثارها ولم تنطمس منها أحداثها . وعليه فلا شك أن عيشة المتصوفة ومنهج حياتهم ظل يلاحقه حتى خضع له وفضله على غيره وتخلى عن كل شيء من أجل التفرغ لممارسته على ما سيأتي .

\* \* \*

---

(١) السابق ١٩٤ .

## المطلب الثالث

### حياته العلمية

رأينا أن الإمام الغزالى دخل المدارس والأربطة منذ الصغر ليسد حاجته الضرورية في المعيشة وينال الرعاية المناسبة إذ هو طفل يتيم ، وكان لجوؤه لهذه المدارس مدخلاً مناسباً ليبدأ مرحلته العلمية مبكراً ، حيث لم يقنع بالتفقه في بلدته طوس فقط بل رحل إلى جرجان العامرة بالعلماء والمدارس ومراكيز الثقافة الأخرى فلما وصلها أكبّ على الدروس يقرأ ويقيد ويحفظ ويذاكر ، وذلك باللغتين العربية والفارسية ، فلما وجد من نفسه أنه قد أخذ من العلم ما ينبغي له أن يتقن إحكامه بالمراجعة والتدريب توجه إلى بلدته طوس ومكث فيها ثلاث سنوات يتقن حفظ ما علقه ، ويدرس من يجلس إليه ليعرض عليه ما فهمه وتعلمته<sup>(١)</sup> .

فلما قضى تلك المدة بين أهلها وفي بلدته توجه إلى نيسابور حيث المدارس النظامية الراخمة بشتى أنواع المعارف والعلوم ، وحيث الأساتذة الكبار النقاد فكان من حظه أن انتظم في مدرسة إمام الحرمين الجويين<sup>(٢)</sup> ، فلازمه وأخذ عنه العلوم بأنواعها من فقه وأصول ومنطق وغير ذلك من المعارف التي تيسر في تلك المدرسة على يد ذلك الشيخ وغيره من أقرانه من أهل العلم والفكر في تلك المدينة العامرة .

ويبدو أن الإمام الغزالى لما توفي شيخه الجويي أحس من نفسه أنه قد تأهل ليكون معيناً ومناظراً ووجد من حيوية الشباب وحب الظهور ما دفعه لولوج

(١) انظر مرآة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة ما يعتبر من حوادث الزمان ، تأليف الإمام أبي محمد عبد الله بن أسد بن علي بن سليمان اليافعي اليمني المكي المتوفى ٤٧٦هـ ، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ، بيروت ، ١٧٧٣ ، ١٧٨ .

(٢) هو إمام الحرمين أبي المعالي عبد الملك بن عبد الله الجويي (٤١٩-٤٧٨هـ) انظر مقدمة تحقيق كتابه البرهان ، ط٢ ، ٤٠٠-٢١١هـ .

معسکر الوزیر نظام الملک<sup>(۱)</sup> حيث العلماء يجتمعون ويبارزون ويعلمون ويناظرون ، وينالون الهبات ويفوزون بالأعطيات ويحصلون على التعيينات الرسمية . وفي ذلك المجلس ظهر نبوغ الإمام الغزالی المبكر أمام جلة من العلماء ، واستحوذ على فؤاد الوزیر فقرّبه وأدناه وعينه في نظاميته ببغداد . فبدأ الإمام الغزالی في التدریس بها ومعاناة أصناف الناس وأنواع الفكر والفرق حتى تراكم على قلبه الاهتمام بذلك الواقع المحير لكثرة النزاعات والتحزبات والمدافعت فأسدلت عليه حياته في بغداد رغم ما كان فيه من مكانة علمية وجاه عريض على ما سرر إِن شاء الله تعالى . ولسنا بحاجة في هذا إلى غير الغزالی نفسه حيث صور ذلك تصویراً دقیقاً لأنّ شاهد عیان یتحدث عن نفسه وعما حوله ، وصلته به بعد أن صار خارج المیدان فيقول :

( أما بعد فقد سألتني أيها الأخ في الدين ، أن أبث إليك غایة العلوم وأسرارها ، وغاية المذاهب وأغوارها ، وأحكى لك ما قاسيته في استخلاص الحق من بين اضطراب الفرق ، مع تباین المسالك والطرق ، وما استجرأت عليه من الارتفاع عن حضيض التقليد إلى يفاع الاستفسار ، وما استفدت أولاً من علم الكلام وما اجتوبته ثانياً من طرق التفلسف ، وما ارتضيته آخراً من طريقة التصوف ، وما انجل لي في تضاعيف تفتیشی عن أقاویل الخلق من بباب الحق ، وما صرفني عن نشر العلم ببغداد مع كثرة الطلبة ، وما دعاني إلى معاودتي نیسابور بعد طول المدة )<sup>(۲)</sup> .

هذه الأسئلة لا يوجهها طالب لعالم إلا وهو يعلم أنه ملم بها قادر على الإجابة عليها وخصوصاً أن الخطاب فيها مقصور عليه ، فهي في الحقيقة سؤال واحد : هو : لماذا لا تكتب لنا عن حياتك ؟

إلا أننا لم نجد في الأسئلة شيئاً عن أهل القرآن والقراءات والتفسير ،

(۱) انظر الحقيقة في نظر الغزالی ۳۰ وما بعدها .

(۲) المقصد من الضلال ۲۳ ، ۲۴ .

ولا عن أهل الحديث والأثر ، ولا أهل اللغة والأدب ، فهل هؤلاء لم يعايشهم الإمام الغزالى أم أنه لا أثر لهم في المجتمع الإسلامي آنذاك ؟

وإذا كانت الأسئلة لم يرد فيها سؤال عنهم فلتتوقع أن الأجوبة لا تتناولهم أيضاً ، وإلى إجابة الأسئلة : قال الإمام الغزالى لسائله : ( فابتدرت لإجابتكم إلى مطلبك بعد الوقوف على صدق رغبتك ، وقلت مستعيناً بالله ومتوكلاً عليه ، ومستوثقاً منه ، ملتجئاً إليه : اعلموا أحسن الله تعالى إرشادكم وألان للحق قيادكم أن اختلاف الخلق في الأديان والملل ، ثم اختلاف الأئمة في المذاهب على كثرة الفرق وتباعين الطرق بحر عميق غرق فيه الأكثرون ، وما نجا منه إلا الأقلون . وكل فريق يزعم أنه الناجي : ﴿كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَّهُمْ فَرِحُونَ﴾<sup>(١)</sup> هو الذي وعدنا به سيد المرسلين ، صلوات الله عليه ، وهو الصادق المصدوق حيث قال : ( ستفترق أمتي ثلاثة وسبعين فرقة ، الناجية منها واحدة )<sup>(٢)</sup> . فقد كان ما وعد أن يكون )<sup>(٣)</sup> .

الاختلاف والتفرق الموعود به واقع ، وتباعين الطرق ظاهر وكل يدعى أنه هو الناجي بما الدليل على ذلك ؟ .

ولما كان الخوض في غمار هذا البحر العميق مغرق والنجاة فيه قليلة فلماذا يخوضه الإمام الغزالى ؟

وجواب ذلك من نص كلامه هو :

( ولم أزل في عنفوان شبابي ، منذ راهقت البلوغ قبل بلوغ العشرين إلى الآن وقد أناف السن على الخمسين ، أقتتحم لجة هذا البحر العميق ، وأخوض غمرته خوض الجسور ، لا خوض العجان الحذور ، وأتوغل في كل مظلمة ، وأتهجم على كل مشكلة ، وأتقحم كل ورطة ، وأتفحص عن عقيدة كل فرقة ،

(١) سورة الروم ، الآية (٣٢) .

(٢) انظر سنن أبي داود ، كتاب السنة ، باب شرح السنة ، وسنن الترمذى كتاب الإيمان ، باب (١٨) .

(٣) المنقد ٢٤ ، ٢٥ وانظر الفرق بين الفرق ، الباب الأول منه وما بعده .

وأستكشف أسرار مذهب كل طائفة ، لأميز بين محق ومبطل ، ومستن ومبتدع ، لا أغادر باطنها إلا وأحب أن أطلع على بطانته ، ولا ظاهريا إلا وأريد أن أعلم حاصل ظهارته ، ولا فلسفيا إلا وأقصد الوقوف على كنه فلسفته ، ولا متكلما إلا وأجتهد في الاطلاع على غاية كلامه ومجادلته ، ولا صوفيا إلا وأحرص على العثور على سر صوفيته ، ولا متبعا إلا وأترصد ما يرجع إليه حاصل عبادته ، ولا زنديقا معطلا إلا وأتجسس وراءه للتبنيه لأسباب جرأته في تعطيله وزندقته .

وقد كان التعطش إلى درك حقائق الأمور دأبي وديدني من أول أمري وريغان عمري ، غريزة وفطرة من الله وضعنا في جبلتي لا باختياري وحيلتي ، حتى انحلت عنى رابطة التقليد وانكسرت على العقائد الموروثة على قرب عهد شرة الصبا...<sup>(١)</sup> .

فهذا هو الإمام الغزالى طالبا للعلم وباحثا عن الحقيقة التي أدخله طلبها في متأهات من العقائد والأفكار والمذاهب والاتجاهات مع علمه بما فيها من مخاطرة وما في معاناة الرد أو المناظرات لاصحابها من مشقة وعنـت ، وحيث إن المؤرخين لم يحفلوا كثيرا بتتبع أسماء شيوخه وتحديد الفنون التي أخذها عن هذا أو ما أخذه عنه وأخذه عن غيره فإنـنا لا ننوي تجاوزهم وتتبعـها ، ولكن تذكر أن حصيلة الإمام الغزالى العلمية في أنواع الفنون والعقائد تدل على تعدد مشايخه وكثرة من أخذـعنـهم ، ولـذا لا يمكن أن نقول فقط .

إنه أخذ في صباح طرفا من الفقه على أـحمد بن محمد الراذـكاني في بلدـته<sup>(٢)</sup> طوس . وأخذ في جرجان تعليقة من الفقه أيضا على الإمام أبي نصر الإسماعيلي<sup>(٣)</sup> ، ولازم في نيسابور إمام الحرمين<sup>(٤)</sup> بل هناك جيش من المشايخ

(١) السابق .

(٢) انظر طبقات الشافعية الكبرى ٦/١٩٥ .

(٣) السابق وسبر أعلام النبلاء ١٩/٣٢٣ .

(٤) انظر مقدمة تحقيق محمد السليماني لقانون التأويل للقاضي أبي بكر بن العربي ط١ دار القبلة

وإن لم يذكرهم المؤرخون ولم يحل عليهم الإمام الغزالى في مؤلف خاص بهم أو أثناء مؤلفاته الأخرى والسبب في الحقيقة غير واضح وأوضح الأسباب أن الإمام الغزالى ما كان يرى إلا أنه هو الأستاذ والمرجع ولذا قلت النصوص المنقولة في كتبه ولم يشر فيما وقفت عليه إلى أحد العلماء إلا لبيان وجه مستدرك عليه .

وعندى أن كثرة تلاميذه وكثرة ترحاله شغلتهم عن الاحتفاظ بأسماء عدد يكفي في سرد قائمة معقولة من تلاميذه ولعله لما أهمل شيوخه ولم يدونهم ولم يذكر منهم بالاسم إلا من يريد التعقب عليه جازوه بذلك<sup>(١)</sup> .

وإلا فتلذته بلا شك في نيسابور أيام ملازمته للجويني ، وخمس سنوات في معسكر نظام الملك ، وأربع سنوات أو أكثر في بغداد ، ثم في دمشق والقدس والحجاج ، وما كان في مدرسته النظامية في بغداد مرة أخرى ، ثم في مدرسته الخاصة في نيسابور التي ختم بها حياته العلمية خلق كثير من الطلبة والتلاميذ<sup>(٢)</sup> .

أما مؤلفاته فكثيرة جداً لكثرة المجالات التي خاض فيها ، وتعدد الفرق التي عارضها أو وافقها والأتباع الذين يريد إرشادهم وتعليمهم والعباد الذين يريد توضيح المنهج أمامهم وهذه الكثرة في الأسماء يعتبر جلها رسائل كبيرة الأسماء متعددة الأغراض ذكر هو معظمها في كتبه ومصنفاته موضحاً سبب تأليفها وفوائدها وترتيبها بين كتبه من حيث الأهمية في المنهج المدروس إن كان فقهاً أو عقيدة<sup>(٣)</sup> ، وقد درست مؤلفات الإمام الغزالى قديماً وحديثاً وانتقد

---

للتقاليف الإسلامية ، جدة ، ١٤٠٦هـ ، ٥٤ وما بعدها ومقدمة تحقيق كتاب المعلم بفوائد مسلم للإمام أبي عبد الله محمد بن علي بن عمر المازري ، تحقيق الشيخ محمد الشاذلي التيفر ، دار الغرب الإسلامي ٩٣/١ - ١٠٤ .

(١) انظر الحقيقة في نظر الغزالى ١٨-٦٣ .

(٢) أبو حامد الغزالى والتصوف ، تأليف : عبد الرحمن بن محمد سعيد دمشقية ، دار طيبة ، ط ٢ ، ١٤١٩هـ ، ٢٧-٣٤ .

(٣) انظر المتنفذ ٧٧ وجواهر القرآن ، دار إحياء العلوم ط ٢ ، ١٤٠٦هـ ، ٣٩-٤١ والإحياء ١/٩٢ .

منها ما دعت وجهة نظر ذلك الناقد إلى نقاده ورده أو إتلافه وإحراره وحتى التنفير منه أو التحذير عنه.

وأعظم جهد وقفت عليه خصص لدراسة كتب الإمام الغزالى جمعاً لأسمائها واحتياصاتها وصحة عزوها وأماكن وجودها هو كتاب : مؤلفات الغزالى ، تأليف عبد الرحمن بدوى<sup>(١)</sup>.

حيث استعرض مؤلفه الأعمال التي بذلت قبله في التعريف بكتب الإمام الغزالى موجهاً انتقاده لبعضها مسترضياً الآخر ، ثم قسم كتابه إلى سبعة أقسام :  
القسم الأول : كتب مقطوع بصحة نسبتها إلى الغزالى ٢٣٨١٠ .

القسم الثاني : كتب يدور الشك في صحة نسبتها للغزالى ٢٧٦٢٣٩ .

القسم الثالث : كتب من المرجح أنها ليست للغزالى ٣٠٢-٢٧٧ .

القسم الرابع : أقسام من كتب الغزالى أفردت مستقلة ٣٥٢-٣٠٣ .

القسم الخامس : كتب منحولة ٣٨٨-٣٥٣ .

القسم السادس : كتب مجهولة الهوية ٣٢٦-٣٨٩ .

القسم السابع : مخطوطات موجودة ومنسوبة للغزالى ٤٦٨-٣٢٧<sup>(٢)</sup> .

وأظن أن سردها هنا لا يفيد في هذا البحث كثيراً وما سنعتمد عليه منها سوف يكون إن شاء الله تعالى من القسم الأول في الغالب ، والنادر من القسم الثاني .

فهذا هو الإمام الغزالى بمجمل حياته العلمية طالباً ومعلماً وداعية بالمؤلفات والمناظرات والردود والمحاورات ، وما فاتنا هنا من التعرف على منهجه في العقيدة ندركه إن شاء الله تعالى في المطلب الآتى :

\* \* \*

(١) انظر المذكور ط ١ المجلس الأعلى لرعاية الفنون والآداب والعلوم الاجتماعية ١٩٦٠ م .

(٢) انظر السابق والحقيقة في نظر الغزالى ٦٤ وما بعدها وأبو حامد الغزالى والتصوف ٤١٣٥ .

## المطلب الرابع

### منهجه في العقيدة

رأينا أن الإمام الغزالى بدأ متفقها على مذهب الإمام الشافعى رحمة الله تعالى ، ثم كان من أبرز شيوخه المعروفين إمام الحرمين وهو أصولي متكلم على طريقة الأشعرية ، واستمعنا للإمام الغزالى نفسه يحدث أخا له في الدين بما استفاده في حياته العلمية ومحاوراته العقلية والفكرية بعد أن انحلت عنه ريبة التقليد للأباء في العقائد الموروثة .

وكانت الأسئلة عن الطوائف الآتية :

أولاً : ما الذي استفدتة يا إمام من علم الكلام ؟

ثانياً : ما الذي اجتوبته من طرق أهل التعليم القائلين بعصمة الإمام ؟

ثالثاً : ما الذي ازدريته من طرق التفلسف ؟

رابعاً : ما الذي ارتضيته آخرًا من طريقة التصوف ؟<sup>(١)</sup> .

حتى قال في آخر اعتراف له بالجد في الطلب الموصل للحق حسب نظره في أصناف الفرق والطوائف : ( ومن طلب ما لا يطلب فلا يتهم بالتجسيب في طلب ما يطلب )<sup>(٢)</sup> .

وعندي أن تقسيم الطالبين للحق إلى الأصناف الأربع نوع من قصر النظر إذ في الأمة من هو متمسك بالحق وفوق هؤلاء في اليقين والجد في طلب الحق والدفاع عما هو عليه .

فالمتكلمون والباطنية وال فلاسفة والصوفية طوائف حادثة في الملة الإسلامية ولا تمثل إلا ببعضاً قليلاً من أصناف الطالبين للحق في الأمة وإن كانوا أكثر مشاغبة ومجادلة .

(١) انظر المتنفذ ٢٦٢٣ .

(٢) السابق ٣٠ .

وعلى كل فالإمام الغزالى قرأ عقائد هؤلاء معتقدا لا يعتقد وباحثا عن أسباب ضلالهم لا ملتمسا وجها لهدايتهم أو لبيان مزية لهم في الحق أو فضيلة في الدين وهذا واضح جدا من خلاصة ردوده عليهم وتتبعه لعوراتهم وطلبه لسقطاتهم بل معلوم من سياق الأسئلة أنه متضرر بما ضيقه من وقت في النظر في كتبهم وأحوالهم والبحث عن أسرارهم ومآل مقالاتهم حيث درسهم هكذا على الترتيب : علم الكلام ، طريقة الفلسفة ، وطريقة وتعليمات الباطنية ، ثم طريقة الصوفية<sup>(١)</sup> ، ثم أخذ في بيان حاله مع علوم هؤلاء فتحدث عن تحصيله لعلم الكلام وتصنيفه فيه حتى وجده كما يقول : (علمًا وانيا بمقصوده غير واف بمقصودي وإنما مقصوده حفظ عقيدة أهل السنة وحراستها عن تشویش أهل البدعة)<sup>(٢)</sup> .

وهكذا حاله مع الفلسفة<sup>(٣)</sup> وحاله مع مذهب التعليم وغائلته<sup>(٤)</sup> ثم خاتمة المطاف في تتبع أحوال أصناف الطالبين كان مع الصوفية الذين وجد الإمام الغزالى في سلوك طريقتهم ضالته وكاد أن يلقي عصى التسيير في زواياهم وأربطتهم<sup>(٥)</sup> ، ولكن نقل الذهبي وغيره أنه : ( كانت خاتمة أمره إقباله على طلب الحديث ، ومجالسة أهله ومطالعة الصحيحين ولو عاش لسبق الكل في ذلك الفن بيسير من الأيام )<sup>(٦)</sup> .

أما ما نعم عليه من كتب وعبارات وألفاظ مستبشرة فقد تصدى لها أهل زمانه والعلماء من بعده فاعتذر في حياته أو دافع عن معلوماته ومرئياته ، ويعنينا عن الإطناب في ذلك ما ألمحنا إليه من حاله وما نقل عن حسن خاتمة أمره

(١) انظر السابق ٣١ ، ٣٢ .

(٢) المرجع السابق ٣٢ ، ٣٣ .

(٣) انظر المرجع السابق ٣٤-٤٧ .

(٤) انظر المرجع السابق ٤٨-٥٥ .

(٥) السابق ٥٦-٦٥ .

(٦) سير أعلام البلاء ١٩/٣٢٥، ٣٢٦ وطبقات الشافية الكبرى ٦/٢١٠ .

وما نقله شيخ الإسلام ابن تيمية من رجوعه وندمه على ما في كتبه إذ يقول —  
بعد نقد لما جاء في كتبه عن النبوة وغيرها — : ( ولهذا تبين له في آخر عمره  
أن طريقة الصوفية لا تحصل مقصوده فطلب الهدى من طريق الآثار النبوية وأخذ  
يشتغل بالبخاري ومسلم ومات أثناء ذلك على أحسن أحواله وكان كارها ما وقع  
في كتبه من نحو هذه الأمور مما أنكرها الناس عليه )<sup>(١)</sup> .

والذي يظهر لي — والله أعلم — أن الإمام الغزالى وإن تبرأ من أصناف  
الطالبين وركن إلى الصوفية ثم زهد فيها في آخر عمره أنه لم يغير رأيه نهائياً في  
منهج الأشاعرة الكلامي إذ ما زال يبني عليه في المنقد كما ذكرنا آنفاً إلا أن  
منهجه في الاقتصاد في الاعتقاد في ترتيب أهمية هذا العلم للناس بطبقاتهم  
كان عندي مصرياً حيث إن من الناس من يضره ، ومنهم من لا يحتاجه ، ومنهم  
من يكفيه أن يتعلم منه عند الضرورة ما يقمع به شبهة عرضت له أو يدفعها عن  
غيرة ، وهذا منهج كرره الإمام الغزالى في الكتاب المذكور<sup>(٢)</sup> ، وفي إحياء  
علوم الدين<sup>(٣)</sup> . ولا نشك أن الإمام الغزالى بدأ جهوداً إصلاحية في منهجه في  
العقيدة بتأليف كتاب إلعام العوام عن علم الكلام حيث يقول فيه :

( أعلم أن الحق الصريح الذي لا مراء فيه عند أهل البصائر هو مذهب  
السلف أعني مذهب الصحابة والتابعين - وها أنا أورد بيانه وبرهانه ، فأقول :  
حقيقة مذهب السلف وهو الحق عندنا أن كل من بلغه حديث من هذه  
الأحاديث من عوام الخلق يجب عليه فيه سبعة أمور :

- ١- التقديس .
- ٢- التصديق .

(١) شرح العقيدة الاصفهانية لابن تيمية ط ١٤١٥ هـ ، مكتبة الرشد ، الرياض ١٥٩ ، وانظر  
جامع الرسائل لنفس المؤلف ط ١٤٨٩ هـ مكتبة ابن تيمية ١٦٨/١ ، ١٦٩ .

(٢) انظر منه ط ١٤٠٣ هـ ، دار الكتب العلمية ، ١٨٦ .

(٣) المذكور ٩٢-٨٨/١ .

٣- الاعتراف بالعجز .

٤- السكوت .

٥- الإمساك .

٦- الكف .

٧- التسليم )<sup>(١)</sup> ثم أخذ في البرهنة على ذلك من المنقول والمعقول )<sup>(٢)</sup> إلى أن قال ( أما البرهان السمعي طريقه أن تقول : الدليل على أن الحق مذهب السلف وأن نقيضه بدعة ، والبدعة مذمومة وضلاله ، والخوض من جهة العوام في التأويل ، والخوض بهم فيه من جهة العلماء بيعة مذمومة ، وكان نقيضه وهو الكف عن ذلك سنة محمودة ، فهـ هنا ثلاثة أصول :

الأول : أن البحث والتقتيش والسؤال عن هذه الأمور بدعة .

الثاني : أن كل بدعة فهي مذمومة .

الثالث : أن البدعة إذا كانت مذمومة كان نقيضها وهي السنة القديمة محمودة )<sup>(٣)</sup> .

هذا مجمل منهج الإمام الغزالى في العقيدة وما يتصل بها من فرق ، ودراسته تحتاج إلى رسالة دكتوراه . وفيما أجملناه دلالة على ما أغفلناه طلبا للتناسب الذي قد أوضحتناه . وإلى الفصل الثاني في هذا التمهيد الذي نؤسس عليه المبني وعلى ضوئه نفهم المعاني .

\* \* \*

(١) المذكور ، ضبطه وقدم له رياض مصطفى عبد الله ، دار الحكمة ، دمشق ١٤٠٧ هـ ٦٤٥ .

(٢) انظر السابق ٩٦-٦٠ .

(٣) السابق ١٠٣ .

## الفصل الثاني

### حياة شيخ الإسلام ابن تيمية

#### المطلب الأول

#### عصره

لقد ولد شيخ الإسلام ابن تيمية سنة : ٦٦١هـ بحران العراق . و توفي سنة : ٧٢٨هـ بدمشق الشام ، فكان عمره : ٦٧ من القرنين السابع والثامن . والمتتبع لتاريخ المسلمين لا يكاد يجد فيه فترة أحلل من هذين القرنين : لما تلاحق فيهما من الأحداث العجيبة ، وما اجتمع فيهما على المسلمين ، من ضعف وتناحر في الداخل ، ومن هجمات لم يعهد لها مثيل من الخارج ، ولما نفشو فيهم من الانحراف العقدي والخلقي والظلم والفساد ، وقد شمل ذلك مختلف جوانب الحياة .

أما في الجانب السياسي : فقد انقسمت الدولة الإسلامية إلى دويلات ضعيفة متاخرة ، ولم يبق للخلافة العباسية نفوذ يذكر ، وقد قضى التتار على آخر قلاع هذه الدولة وأجهزوا عليها باجتياحهم لبغداد عاصمة الدولة الإسلامية وقتلهم لل الخليفة المستعصم ومن معه سنة : ٦٥٦هـ أي قبل مولد ابن تيمية بخمس سنين .

وقد ولد ابن تيمية بالعراق وعاش بالشام ومصر ، وكانت هذه المناطق مسرح الأحداث وعقر دار الإسلام إذ ذاك .

وقد عاصر شيخ الإسلام بعض حملات الصليبيين على بلاد الشام ومصر

حيث استمرت حملاتهم طيلة قرنين ابتداء من سنة : ٤٩٠ هـ إلى سنة ٦٩٠ هـ استولوا خلالها مرات على بيت المقدس – ظهره الله من أيدي اليهود الغاصبين – وعلى غيرها من التغور الشامية كطرابلس وعكا وصيدا وصور وغيرها كما استولوا على بعض التغور المصرية كثغر دمياط .

ولم نطلع في كتب التاريخ على تفصيل مشاركة شيخ الإسلام ابن تيمية في جهاد الصليبيين ، غير أنه حين أخرج من القاهرة إلى الإسكندرية سنة : ٧٠٩ هـ كتب أخوه إلى أهل دمشق كتاباً بأخباره جاء فيه : « إن الأخ الكريم قد نزل بالغور المحروس على نية الرباط »<sup>(١)</sup> . وإنما يخاف على الإسكندرية حينئذ من غزو الصليبيين ، وقد استرجعت منهم التغور قبل ذلك بتسعة عشرة سنة .

كما عاصر شيخ الإسلام هجمات التتار على الشام بعد أن دخلوا شرق العالم الإسلامي وشماله ، وكان هجومهم أعنف هجوم على المسلمين حصل في تاريخهم ، إن لم يكن أعنف هجوم في تاريخ البشرية ، وقد بدأ هجوم التتار على بلاد المسلمين سنة : ٦١٦ هـ واستمرت حملاتهم إلى سنة ٧٠٢ هـ وبلغ هذا الهجوم ذروته باستيلائهم على عاصمة الخلافة العباسية وقتلهم لل الخليفة المستعصم في صفر سنة : ٦٥٦ هـ وبذلك شعر منصب الخلافة لمدة ثلاث سنين لأول مرة في تاريخ المسلمين ، وقد انتهى هذا الفراغ الدستوري ببيعة السلطان الظاهر للمستنصر العباسى بمصر في رجب سنة : ٦٥٩ هـ .

ثم عاد الفراغ الدستوري ثانية بقتل التتار للخليفة المستنصر في المحرم سنة : ٦٦٠ هـ حتى بايع السلطان الظاهر بيبرس للحاكم العباسى بمصر في المحرم سنة : ٦٦١ هـ وقد حفلت كتب التاريخ والترجم بمشاركة شيخ الإسلام ابن تيمية في جهاد التتار بالسنان واللسان والقلم ، ومن أشهر ذلك خمسة مواقف هي :

---

(١) البداية والنهاية : ١٤/٥٢ .

- ١- فتواه بوجوب جهاد التتار بعدما زعموا الإسلام ونطقوا بالشهداتين مع إصرارهم على مخالفة مقتضاهما ؛ إذ لم يحكموا شرع الله وإنما حكموا قانونهم الذي يسمونه « الياساً » أو : « الياساق ». بعد تردد كثير من المفتين في حكم قتالهم ، فلما أقى الشيخ بذلك وبين مستند فتواه أجمع عليها المفتون وأهل الحل والعقد من المسلمين<sup>(١)</sup> .
- ٢- خروجه إلى سلطان مصر ليقنعه بوجوب جهاد التتار وحرمة خذلان أهل الشام في قتالهم لهم ، وقد كانت هذه الوفادة ناجحة إلى أبعد الحدود حيث خرج معه السلطان بجيشه والعلماء إلى دمشق لجهاد التتار حتى هزمهم الله<sup>(٢)</sup> .
- ٣- خروجه إلى قازان ملك التتار ليأخذ منه الأمان لأهل دمشق بعد هزيمة جيشي مصر والشام بقيادة الملك الناصر محمد بن قلاوون أمام التتار حتى وصل التتار إلى مشارف دمشق سنة ٦٩٩ هـ ، وقد كانت هذه الوفادة ناجحة أيضاً لما ترتب عليها منأخذ الأمان لأهل دمشق على أنفسهم وأموالهم<sup>(٣)</sup> .
- ٤- خروجه إلى بولاي ملك التتار بعد استيلائه على الأغوار وتخربيه لتلك الجهات وسيبه لنساء المسلمين وذراريهم ، وكانت الوفادة ناجحة أيضاً حيث استخلص من أيدي التتار كثيراً من أسرى المسلمين ونسائهم<sup>(٤)</sup> .
- ٥- مشاركته في معركة شقحب ، فقد حمل السلاح في نفر من أصحابه وخرج مع جيشي الشام ومصر لجهاد التتار ، وقد كان في كل المواقف يحث الناس على الجهاد ويرفع معنوياتهم ، فلما التقى الجمعان في شهر رمضان عام : ٧٠٢ هـ أبدى الشيخ من الشجاعة والثبات والبلاء الحسن ما جعله محل تقدير من القادة والجيوش وال العامة .

(١) انظر البداية والنهاية : ٥٢/١٤ .

(٢) انظر مجموع الفتاوى : ٥٠٠/٢٨ وما بعدها ، والبداية والنهاية : ٢٥/١٤ .

(٣) انظر البداية والنهاية : ١٧/١٤ .

(٤) انظر السابق .

وقد هزم الله التتار في هذه المعركة بعد قتال عنيف<sup>(١)</sup> .

وكان شيخ الإسلام ابن تيمية له أثر كبير في عصره حيث كان مؤثرا لا متأثرا ومصلحا دينيا واجتماعيا ومشاركا في الشؤون العامة للأمة برأيه وعلمه وسعيه في المصالحة بين المسلمين وجمع كلمتهم وحثهم على طاعة السلطان والانقياد لأوامر الرحمن حتى كان بتلك الجهود المخلصة محبوباً موقداً من العامة والخاصة .

هذا بالإضافة إلى أن له خصوماً وحساداً وأعداء يخافون من نشاطه العلمي وسعيه الإصلاحي وفتواه التي تحرك المسلمين فمن دونهم ، أما الأعداء من أجل المعاصرة والمعغالبة من أجل الظهور فيبدو أن شيخ الإسلام ابن تيمية ما كان يكتثر بهم كثيراً ولا يعطي لهم من الاهتمام والوقت إلا المجلس من أجل إظهار الحق أما إذا تبين لهم ما يريدون وما يدعون إليه تركهم وما هم فيه ولا يرضى بمرور الوقت بعد ذلك في مهارات القرآن ومجادلات الحсад<sup>(٢)</sup> .

هذا هو عصر شيخ الإسلام ابن تيمية ومجمل ما كان له من فاعلية في أوضاع الأمة المتردية وما كان له من وقوف في وجه النكبات القاتلات ، ونرى في المطلب الثاني شخصيته وكيف تكونت حتى وصلت لهذا المبلغ في الإمامة .

\* \* \*

(١) انظر السابق ٢٨٢٤/١٤ ، وانظر دور ابن تيمية في الجهاد ضد المغول ، ماجستير في قسم التاريخ والحضارة بجامعة أم القرى ، إعداد الطالبة / مريم محمد عوض بن لادن ، ١٤٠٣هـ .

(٢) انظر محمد دهمان ، في رحاب دمشق وأخبار دار الحديث السكرية التي كان يقطنها شيخ الإسلام ابن تيمية ٧٠ وما بعدها ، انظر خطط الشام ، محمد كرد على ، المطبعة الحديثة ، بدمشق ، ١٣٤٣هـ / ١٤٣/١ ، والفتاوی ٥٥٣/٢٨ وما بعدها ، انظر مقدمة تحقيق الصارم المسنون على شاتم الرسول ، تأليف ابن تيمية ، تحقيق محمد بن عبد الله بن عمر الحلوي ، محمد كبير أحمد شودري ، نشر دار الرمادي ، ١٤١٧هـ ، ٤٧-٣٣/١ .

## المطلب الثاني

### شخصيته

اسمه ونسبه : هو تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن عبد الله بن أبي القاسم بن الخضر بن محمد بن الخضر بن تيمية النميري الحراني ثم الدمشقي<sup>(١)</sup> .

مولده ونشأته : ولد كما أسلفنا في حران يوم الاثنين عاشر ربيع الأول عام ٦٦١هـ ونشأ فيها إلى أن بلغ السابعة تقريراً حتى جاءت نكبة التار لتلك الناحية لجأ أهلها إلى دمشق يجررون كتبهم ويسيرون بعيالهم<sup>(٢)</sup> .

وفي دمشق كانت مواصلة النشأة السريعة حيث طلب العلم وهو متتمكن من المشايخ في المدارس والجواامع ودور الحديث المنتشرة ، ( فنشأ بدمشق أتم النماء وأذكاه ، وأنبته الله أحسن النبات وأوفاه ، وكانت مخايل النجابة عليه في صغره لائحة ، ودلائل العناية فيه واضحة... )<sup>(٣)</sup> .

وهذه الهبات الربانية إذا وجدت تنمية ورعاية أثمرت بسرعة ثمرات مباركة . وهذا ما هيأه الله تعالى لشيخ الإسلام ابن تيمية حيث رضع لابن المرأة الصالحة ست المنعم بنت عبد الرحمن بن علي بن عبدوس الحرانية والدته الشيحة المعمرة فوق السبعين سنة المتوفاة سنة ٧١٦هـ<sup>(٤)</sup> وإذا كان ارتضى من أمه هذه لينا مباركاً وفطراً سليمة ، فإن والده المدرس في دار الحديث السكرية

(١) انظر السابق ٥١ / ١ وقارن بما في كتاب تاريخ المذاهب الإسلامية للإمام محمد أبو زهرة دار الفكر العربي ٦٠١ ، ٦٠٠ .

(٢) انظر ذيل تاريخ الإسلام للذهبي بواسطة محقق كتاب التوكل لابن تيمية على بن عبد العزيز بن علي الشبل ، دار الصماعي ٦١٤١٦هـ ، ٧٩ وما بعدها .

(٣) لكواكب الدرية في مناقب المجتهد ابن تيمية ، تأليف الإمام مرعي بن يوسف الكرمي الحنبلي ، تحقيق وتعليق نجم عبد الرحمن خلف ، دار الغرب الإسلامي ، بيروت ، ط١ ، ١٤٠٦هـ ، ٥٣ .

(٤) انظر البداية والنهاية ١٤ / ٨١ .

بدمشق أرضه القرآن وعلومه والحديث وفنونه وأجلسه بين يديه وأقعده بين يدي غيره من جلة علماء دمشق ، وكان فيما رأينا مهياً من الله تعالى للحفظ والفهم والتحصيل مع ما ظهر عليه من الجد والاجتهاد في الطلب ، وذلك ما سنتحدث عنه في حياته العلمية وهو المطلب الثالث .

\* \* \*

## المطالب الثالث

### حياته العلمية

رأينا ما وُصف من حال شيخ الإسلام ابن تيمية من مخايل النجابة والذكاء المفرط مع الجد والاجتهد في الطلب وما هيأ الله له من فرص طلب العلم من توافر العلماء والمدارس رغم ما في تلك الحقبة من نكاد ومرهوقات إلا أنه : (ختم القرآن صغيرا ، ثم اشتغل بحفظ الحديث والفقه والعربية حتى برع في ذلك ، مع ملازمة مجالس الذكر وسماع الأحاديث والأثار ، ولقد سمع غير كتاب على غير ذي شيخ من ذوي الروايات الصحيحة العالية . . . )<sup>(١)</sup> .

( فاستوعبت آفاق دراسته - الفقه والحديث والعقائد وعلوم العربية ، وكان له اطلاع على العلوم الرياضية والفلسفية ودراساته المقارنة تدل على معرفته لأراء الفلسفه . . . ولما شب أحمد عن الطرق وامتلاً قلبه بالمعرفة ، واستوى رجلاً سوياً جلس في مجلس الدرس بعد أبيه ، إذ أبوه قد مات سنة ٦٨٢ هـ)<sup>(٢)</sup> .

هذا هو شيخ الإسلام ابن تيمية تعلم منذ الصغر علوم الكتاب والسنة واللغة العربية وما يتصل بذلك من نحو وصرف وبلاحة ثم نظر حوله فوجد المكان شاغراً فجلس للتدرис فحضر الناس لمجلسه الأول فأعجبوا به وتعجبوا من صغر سنّه وغزاره علمه . وتواصل عطاوه حتى بز أقرانه ولاحق شيوخه .

وتوسعت معارفه شيئاً فشيئاً بدوام النظر والمطالعة والمناظرة والبحث عن الحق والحقيقة . فإذا به يسهم مساهمات واسعة في معارف الفلسفه وينقادهم ويبيطل ما بنوه من قواعد وينقض ما أسسوه من بنيان ، ثم يظهر ذلك للناس في كتب مفيدة رزينة الحوار سهلة الأسلوب سليمة من العيوب<sup>(٣)</sup> .

(١) الكواكب الدرية ٥٣ .

(٢) تاريخ المذاهب الإسلامية ٦٠٥ .

(٣) انظر البداية والنهاية ١٤/٤٦ .

ولا نريد هنا مدحه ، ولكن نقصد تلخيص جملة مما وُصف به ، إذ المقام هنا مقام إيجاز . ولذا فإننا نحيل إلى الذين توسعوا في دراسة شيوخه وتلاميذه ودرسو كتبه وتبعوا أماكنها وقارنوها بينها وصححوا أسماءها وبينوا ما نشر منها ، ونوع النشر الذي خرج به ، فذلك أكثر فائدة للقاريء وأفيد لهذا البحث الذي يحتاج أن يوفر جل صفحاته لعنوانه ويسهل بالتعريف فقط المدخل لقرائه<sup>(١)</sup> .

ولئن أحلنا على من استوفى المعلومات عن الشیوخ والتلامیذ والمؤلفات فلنعطي مجملًا عن مضمون منهج شیخ الإسلام ابن تیمیة في العقیدة وذلك هو المطلب الرابع .

\* \* \*

---

(١) انظر المجهود المضني الذي قام به الدكتور / علي بن عبد العزيز بن علي الشبل في مقدمة تحقيقه المشار إليه آفنا لرسالة التوكل لشیخ الإسلام ابن تیمیة حيث جمع أسماء (٢٦١) من مؤلفات ورسائل هذا الشیوخ ما بين مخطوطه ومطبوعة وبته على ما حقق في أقسام الدراسات العليا وما ناله جهد من العلماء الآخرين . انظر ١٥-٧٤ وقارنه بجهد الزملاء الحلواني ومحمد كبير شودري في تحقيقهما للصادر المسلط في قسم العقیدة بجامعة أم القری حيث حصل بها على الماجستير ، مرجع سابق ١/٦٤-١٥٢ .

## المطلب الرابع

### منهجه في العقيدة

إن منهج شيخ الإسلام ابن تيمية في العقيدة كان منطلقاً من مركز معلوماته الأساسية وهي الكتاب والسنة وما كان عليه سلف الأمة إذ هذه هي المعلومات التي لقنها منذ نعومة أظفاره وشب عليها وعاش عليها كهلاً ثم مات وهو ينافح عنها شيئاً هنالك مع أنه درس العلوم التي كانت من أسباب انحراف كثير من الناس ، كالفلسفة والمنطق اليوناني وعلم الكلام ، وفهمها وتعمق فيها ليدرك مواطن الزيف فيها وأسباب ضلال أصحابها .

فرد على المتكلمين بقواعد حسان ثابتة استخرجها من استقراء القرآن الكريم وما فيه من أساليب جدلية وبين حيال ذلك ما كان عليه السلف الصالح ثم رد على المناطقة ونقض المنطق وفضح الباطنية وأفني فيهم فتاوى مؤثقة لم يتمكنوا من التهرب من انتطاقها عليهم ، وبين منهج السنة ودحض مفتريات الزنادقة من المتصوفة وأهل البدع عموماً .

وبهذه الجهود أحيا في الأمة روح النظر والابتعاد عن المترنفات مع توضيح مناهج السلف الصالح وما كانوا عليه من بعد عن مواطن الشبه مع التمسك بالمنصوص وفهمه على مقتضيات المعقول والمنقول ودرء التعارض بينهما ، وما وصفناه من منهجه ، فمؤلفاته شاهدة به ومتواتر عنه نقله ، وهو الذي كان سبباً في تنوع خصومه وكثرة أعدائه ولكن يبقى الحق ويدرك الباطل وأهله .

وأحسن ما وقفت عليه في الذب عن مصداقية شيخ الإسلام ابن تيمية وما عرف عنه من بيان للحق وطمسم ما افتراء عليه أعداؤه هو ما كتبه

الدكتور / صالح الفوزان في مجلة البحوث الإسلامية<sup>(١)</sup> .  
هذه نبذة من حياة شيخ الإسلام تعطى لمحات ، ولا تكفي في نهاية  
الغايات وإلى صلب البحث بإذن الله تعالى .

\* \* \*

---

(١) انظر العدد ٢٤ / جمادي الآخر ١٤٠٩ هـ وقارنه بما في العدد ١٨ / ١٤٠٧ هـ ٢٣٩ وما بعدها .  
والعدد ٢٤ أيضاً ٢٠٣ وما بعدها .



**الباب الأول**

**حقيقة النبوة والرسالة**



## الفصل الأول

### مفهوم النبوة والرسالة والعلاقة بينهما

#### تمهيد

#### النبوة والرسالة في اللغة والاصطلاح

أولاً : تعريف النبوة والنبي لغة واصطلاحاً :

الأصل في اشتقاقه بالاستقراء عند علماء اللغة والشريعة يرجع إلى ثلاثة  
الآفاظ هي :

الأول : أن النبي مشتق من النبا الذي هو الخبر العظيم .

الثاني : أنه من النبوة أو النباوة على معنى العلو والارتفاع والعلم الظاهر .

الثالث : أنه من النبيء الذي هو الطريق الواضح الذي ينهج بلا دليل  
وخريرت .

وهذه الاشتقاقات لا تعارض بينها من حيث المعنى على أنه يوجد بين أهل  
اللغة وغيرهم من أهل العلم الذين لهم حظ في فهم المقاصد اللغوية اختلاف  
يسير في لفظ (النبي) هل هو مهمز أو غير مهمز؟ وأيهما أجد : الهمز أو  
التسهيل؟ وما السبب المرجح لأحد اللقطتين على الآخر؟ .

وبالبحث سيتبين ذلك إن شاء الله .

أصل الكلمة (نبي) في اللغة إما من (نبا) المهموز أو (نبا) بدون همز .  
فمن الأولى يقال : نبا ، ونبا وأنبا ،

قال في القاموس : (النَّبَأُ محركة الخبر . ، .. والنَّبِيُّ المخبر عن الله تعالى<sup>(١)</sup> .

ومن الثانية : (نَبَأُ ) أي نبا الشيء ينبو ، أي تجافى وارتفاع وتبعاد<sup>(٢)</sup> .  
والذى يظهر أن لفظة النبي مشتقة من النبأ . والرفة والعلو والظهور من  
لوازم معناه عند من اطلع على مكانته عند ربه وعند عباد الله في الدنيا والآخرة .

قال في القاموس : (والنبي والنبأ ما ارتفع من الأرض كالنبوة ) ،  
(النَّبِيُّ المخبر عن الله تعالى ، وترك الهمز المختار ، والجمع أنبياء ونبياء  
 وأنبياء والنبيون ، والاسم : النبوة .. وقول الأعرابي : يا نبئ الله بالهمز .  
أي الخارج من مكة إلى المدينة أنكره عليه ، فقال : لا تنبر بسمي ، فإنما أنا  
نبي الله أي بغير همز)<sup>(٣)</sup> .

وعلى أنه مأخذ من النبا الذي هو الخبر يقول الجوهري :

(النَّبَأُ : الخبر ، تقول : نَبَأْ ونَبَأْ أي أخبر ، ومنه أخذ النبي لأنه أنبأ  
عن الله تعالى ، وهو فعل ، بمعنى فاعل)<sup>(٤)</sup> .

ويوافق ابن الأثير هذين اللغويين فيقول :

(النَّبِيُّ : فعل بمعنى فاعل للمبالغة من النبا : الخبر ، لأنه أنبأ عن الله ،  
أي أخبر ، ويجوز فيه تحقيق الهمز وتحقيقه ، يقال : نَبَأْ ونَبَأْ وأنْبَأْ .

قال سيبويه : (ليس أحد من العرب إلا ويقول : تنبأ مسلمة ، بالهمز ،  
غير أنهم تركوا الهمز في النبي ، كما تركوه في الذرية والبرية والخالية ، إلا

(١) القاموس المحيط ، تأليف : مجذ الدين الفيروزابادي ، دار المعرفة ، بيروت (بدون)  
٤/٣٩٣ باب الهمزة فصل الميم والنون .

(٢) الصحاح للجوهري ، تأليف : إسماعيل بن حماد الجوهري ، تحقيق أحمد عبد الغفور  
عطار ، دار العلم للملائين ، ط٣-١٤٠٤ هـ-٢٥٠٠ ، ٦٠٠ ألف اللينة .

(٣) القاموس المحيط ١/٢٩ .

(٤) الصحاح ١/٧٤ ، ٧٥ .

أهل مكة فإنهم يهمزون هذه الأحرف الثلاثة ، ولا يهمزون غيرها ، ويخالفون العرب في ذلك <sup>(١)</sup> .

ويقول الراغب : (نبي : النبي بغير همز ، فقد قال التحويون : أصله الهمز فترك همزه ، واستدلوا بقولهم : مسيلمة :نبيء سوء) <sup>(٢)</sup> .  
إلى أن قال :

(فالنبي بغير الهمز أبلغ من النبي بالهمز ، لأنه ليس كل من بنا رفيع القدر والمحل ، ولذلك قال عليه الصلاة والسلام لمن قال : (يا نبي الله . فقال : (لست بنبي الله ولكنني نبي الله) لما رأى أن الرجل خاطبه بالهمز ليغض منه) <sup>(٣)</sup> .

وللقاضي عياض أن : (النبي يهمز ولا يهمز ، فمن همزه جعله من النبأ وهو الخبر فعال بمعنى فاعل لإنبائه عن أمر الله تعالى وشرعيته وما بعثه به .  
وقيل بمعنى مفعول لأن الله أنبأ بروحه وأسرار غيبه) <sup>(٤)</sup> .

فالنبي عند أهل اللغة على هذا مأخذ من النبأ الذي هو الخبر المفید فائدة عظيمة وهل يحصل المتلقى له على علم أو غلبة ظن ؟ ، (ولا يقال للخبر في الأصل نبأ حتى يتضمن هذه الأشياء الثلاثة) <sup>(٥)</sup> ، والأصل فيه كذلك أنه مهموز لكن ترك همزه على وجه الجواز والاختيار أو لأن عدم الهمز أبلغ أو لأن لغة قريش فيه التسهيل وعدم الهمز .

(١) النهاية في غريب الحديث والأثر ، لمجد الدين أبي السعادات المبارك بن محمد الجزري ، تحقيق : طاهر أحمد الزاوي ، ومحمد الطناحي ، المكتبة العلمية ، بيروت ٤/٥ .

(٢) مفردات القرآن . تأليف الحسين بن محمد بن المفضل الراغب الأصفهاني ، تحقيق ، صفوان عدنان داودي ، دار القلم ط ١ ، ١٤١٢ هـ - ص ٧٨٨ ، ٧٨٩ .

(٣) مفردات الراغب ٧٩٠ .

(٤) مشارق الأنوار على صحاح الآثار ، تأليف القاضي عياض اليحصبي ، طبع ونشر المكتبة العتيقة بتونس ، دار التراث بالقاهرة ٢/٢ .

(٥) القاموس المحيط ٢٩/١ .

أما عند من يقول إن النبي مأخوذ من كونه طريقاً إلى الله تعالى ، وأن العرب تقول للطريق الواضح النبيء فإن الأمر يعود كذلك إلى البحث في كونه مهماً أم لا ؟

( والنبيء الطريق الواضح والمكان المرتفع المحدود بـ كالنـاي ، ومنه : لا تصلوا على النبيء ) ( أي المكان المنحدر ) ( والنبيـ كـ غـ فـ نـيـ الطـ رـ يـ )<sup>(١)</sup> .

فيكون فيه على هذا الهمز والتحفيف على الجواز والتسهيل للاستعمال وإن كان أخذ النبي من الرفعة أو التنقل من مكان إلى مكان أو الخروج من بلد إلى آخر كما في القاموس والصحاح من أجل الدعوة والتبلیغ فذلك أيضاً سائغ من حيث اللغة وداخل ضمن هدف النبوة ووظيفة النبي ، قال في القاموس : ( والنبـاـةـ ما ارـتـفـعـ مـاـ كـالـنـبـوـةـ وـالـنـبـيـ ، .. وبالـكـسـرـ النـبـوـةـ )<sup>(٢)</sup> .

وفي الصحاح أن : ( النـبـوـةـ وـالـنـبـاـةـ مـاـ ارـتـفـعـ مـاـ الأـرـضـ . فإن جعلـتـ النـبـيـ مـأـخـوذـ مـنـهـ ، أيـ أنهـ شـرـفـ عـلـىـ سـائـرـ الـخـلـقـ فـأـصـلـهـ غـيـرـ الـهـمـزـ ، وـهـوـ فـعـيلـ بـمـعـنـىـ مـفـعـولـ ، وـتـصـغـيرـهـ نـبـيـ ، وـالـجـمـعـ أـنـبـيـاءـ )<sup>(٣)</sup> .

ويضيف الراغب الأصفهاني أن : ( بعض العلماء - قال - هو من النـبـوـةـ ، أيـ الرـفـعـ ، وـسـمـيـ نـبـيـ لـرـفـعـ مـحـلـهـ عـنـ سـائـرـ النـاسـ الـمـدـلـولـ عـلـيـهـ بـقـوـلـهـ : ( وـرـفـعـنـاهـ مـكـانـ عـلـيـاـ ) عـلـىـ أـنـ لـيـسـ كـلـ مـنـبـاـ رـفـيـعـ الـقـدـرـ وـالـمـحـلـ : وـالـنـبـوـةـ وـالـنـبـاـةـ الـارـتـفـاعـ )<sup>(٤)</sup> .

قال أبو زيد : ( نـبـاتـ عـلـىـ الـقـوـمـ أـنـبـاـ نـبـاـ وـنـبـوـءـ إـذـ طـلـعـتـ عـلـيـهـمـ .. وـنـبـاتـ مـنـ أـرـضـ إـلـىـ أـرـضـ ، إـذـ خـرـجـتـ مـنـهـ إـلـىـ أـخـرـىـ .. وـنـبـاتـ بـهـ الـأـرـضـ جـاءـتـ بـهـ .. )<sup>(٥)</sup> .

(١) نفسه ٣٩٣ / ٤ .

(٢) القاموس المحيط ٣٩٣ / ٤ وانظر منه ٢٩ / ١ .

(٣) المصدر المذكور ٢٥٠٠ / ٦ .

(٤) مفردات القرآن ٧٩٠ ، والآية المذكورة في إدريس عليه السلام ، مريم آية (٥٧) .

(٥) الصحاح للجوهرى ٧٤ / ١ .

ويكون النبي : ( عند من لم يهمزه من النبوة ، وهو ما ارتفع من الأرض ومعنى أن له رتبة شريفة ومكانة نبيهة عند مولاه ، أو رفيع البرهان فالوصاف في حقه مؤتلفان )<sup>(١)</sup> . ( وقيل النبيء مهموز وهو ما ارتفع من الأرض لرفعة منازلهم )<sup>(٢)</sup> ، ( ونبأ كمن نبأ ونبيأ ارتفع وعليهم طلع ومن أرض إلى أرض خرج )<sup>(٣)</sup> . ونقل عن ابن بري : أنه يأتي فعال بمعنى مفعول ، كنذير وأليم : بمعنى منذر ومؤلم ، وله شواهد من القرآن الكريم<sup>(٤)</sup> .

ههذه مجمل معاني اللغة التي اشتقت منها لفظ النبي على ما قدمنا من حصرهم لأصل اشتقاقة في النبأ والنبي بمعنى الطريق والنبوة بمعنى الارتفاع ورأينا أن الأصل فيه الهمز إلا عند قريش وأن غيرهم من العرب ترك همزه في المُحَقّ ويقولون : تنبأ مسلمة ، ومسى مسلمة نبيء سوء تنبئها على أن أخباره كاذبة وليس من عند الله تعالى .

وليس للإمام الغزالى كلام في المصطلحات اللغوية ولا يعول علىأخذ مقاصده من المفردات العربية<sup>(٥)</sup> ، وقد كانت لشيخ الإسلام ابن تيمية عناية بلغة الكتاب والسنة ودراسة لمعاني المفردات اللغوية التي حصل في مدلولها اللغوى نزاع بين علماء الأمة ومن ذلك لفظ النبي ، وما اشتقت في أصله اللغوى ؟ حيث ناقش الآراء السابقة موافقا على ما أوصلته معلوماته الواسعة إلى صحته ، راداً ما اقتنع أنه خطأ مخالف لما علم من منهج العرب في استعمالها ، مصححا لأوجه أخرى تنقصها الدقة في استخلاص التائج الصحيحة .

(١) شرح الشفا في شمائل صاحب الاصطفا ، لنور الدين على القارى ، تحقيق حسين محمد مخلوف ، ط المدنى ٧٢٦ / ٢ ، ٧٢٧ .

(٢) مشارق الأنوار ٢ / ٢ .

(٣) القاموس ١ / ٢٩ .

(٤) انظر : النبي والرسول ، تأليف : الدكتور / أحمد بن ناصر بن محمد آل حمد ، مكتبة الزلفى ، السعودية ، ط ١٤١٤ هـ ، ص ٩ ، ١٠ .

(٥) انظر الإحياء ١ / ٨٤ .

وقد وافق شيخ الإسلام ابن تيمية على أن النبي أصله الهمز في الاستيقاف ويزيد أن القراءة السبعية قاطعة بذلك حيث قرأ الإمام نافع وأقرأ الناس القرآن بالهمز في النبيء بالإضافة إلى أن القول بأن أصله الهمز يجوز معه تسهيل الهمز في الاستعمال ولو لم يكثر الاستعمال بينما لا يجوز استعمال الهمز فيه إذا قلنا بأن أصله عدم الهمز إذ حرف العلة الأصلي في الكلمة لا ينطق به مهما ، علاوة على أن الهمزة أقوى من حرف العلة وأشرف ، واستيقاف اللفظ من أصل يمكن من استعماله استعمالاً أوسع أفضل من قصره على أصل يمنع من ذلك عند الاستعمال ، زد على ذلك أن لفظ النبي هنا بالهمز والتسهيل مشتركان في الاستيقاف الأكبر حيث اجتمعت فيهما النون والباء ، وانفرد أحدهما بالهمزة والآخر بحرف العلة .

إلى نص كلامه قال رحمة الله : ( والنبوة مشتقة من الإنماء ، والنبي فعال ، قد يكون بمعنى فاعل ، أي مني ، وبمعنى مفعول أي منا ، وهما هنا متلازمان ، فالنبيء الذي ينبيء بما أنبأ الله به ، والنبيء الذي نبأ الله ، وهو منباً بما أنبأ الله به ، وما أنبأ الله به لا يكون كذبا ، وما أنبأ به النبي عن الله لا يكون يطابق كذبا لا خطأ ولا عمدا .. )<sup>(١)</sup> .

( ونفس النبوة تتضمن الخبر ، فإن النبوة مشتقة من « الإنماء » وهو الإخبار بالمغيب ، فالنبي يخبر بالمغيب ويخبرنا بالغيب )<sup>(٢)</sup> .

ولفظ « الإنماء » يتضمن معنى الإعلام والإخبار ، لكنه في عامة موارد استعماله أخص من مطلق الإخبار ، فهو يستعمل في الإخبار بالأمور الغائبة المختصة دون المشاهدة المشتركة .. )<sup>(٣)</sup> ، ( وجمع النبي أنبياء مثل ولـي

(١) كتاب النبوات ، تأليف ، تقي الدين أحمد بن تيمية ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، ١٩٨٥م ، ٣٣٣ .

(٢) درء تعارض العقل والنقل ، تأليف تقي الدين أحمد بن تيمية ، تحقيق الدكتور / محمد رشاد سالم ، ط ١٤٠٣ ، ١٧٩/١ من مطبوعات جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية .

(٣) النبوات . ٣٣٥

وأولياء ووصي وأوصياء ، وقوى وأقوىاء ، ويشبهه حبيب وأحبابه ) ، «وقالتْ  
الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَبْنَاءُ اللَّهِ وَأَجْبَرُوهُ»<sup>(١)</sup> .

فعيل إذا كان معتلاً أو مضاعفاً جمع على أفعاله ، بخلاف حكيم وحكماء  
وعليم وعلماء . وهو من النباء وأصله الهمزة وقد قرأ به وهي قراءة نافع<sup>(٢)</sup>  
يقرأ : (النبيء) ، لكن لما كثر استعماله لينت همزته كما فعل مثل ذلك في  
الذرية والبرية ، وقد قيل هو من النبوة ، وهو العلو ، فمعنى النبي : المعلّى  
الرفع المنزلة .

والتحقيق أن هذا المعنى داخل في الأول ، فمن أبناء الله وجعله منينا  
عنه ، فلا يكون إلا رفيع القدر علينا ، وأما لفظ العلو والرفرفة فلا يدل على  
خصوص النبوة إذا كان هذا يوصف به من ليس بنبي بل يوصف بأنه الأعلى كما  
قال تعالى : «وَلَا تَهِنُوا وَلَا تَخْرُنُوا وَلَا تَأْغُلُونَ»<sup>(٣)</sup> ، وقراءة الهمزة قاطعة بأنه  
مهموز .

وما روی عن النبي صلی الله عليه وسلم أنه قال : ( أنا نبي الله ولست  
بنبي الله )<sup>(٤)</sup> . فما رأيت له إسناداً لا مسندأ ، ولا مرسلأ ، ولا رأيته في شيء  
من كتب الحديث ولا السير المعروفة ، ومثل هذا لا يعتمد عليه واللقطان  
مشتركان في الاشتراق الأكبر فكلاهما فيه التنون والباء وفي هذا الهمزة ، وفي  
هذا الحرف المعتل ، لكن الهمزة أشرف فإنها أقوى .

قال سيبويه : هي نبوة من الحلق ، تشبه التهوع ، فالمعنى الذي يدل

(١) سورة المائدة ، آية (١٨) .

(٢) هو الإمام نافع بن عبد الرحمن ابن أبي نعيم ، أبو رويم الليبي ولاء إمام دار الهجرة ، توفي  
بها سنة ١٦٩ هـ ، انظر : معرفة القراء الكبار ، للحافظ الذهبي ، وتحبير التيسير في قراءات  
الأئمة العشرة ، لابن الجزرى ، ط ١٣٩٢ هـ ، دار الوعي بحلب ، ١٦ .

(٣) آل عمران ، آية (١٣٩) .

(٤) سيأتي إن شاء الله أنه في مستدرك الحاكم ٢/٢٣١ ، وأنه حديث ضعيف . انظره في ص ٣٣  
من هذا البحث .

عليه ، ويمكن أن تلين فتصير حرفا معتلاً فعتبر عنه باللفظين ، بخلاف المعتل فإنه لا يجعل همزه ، فلو كان أصله نبي مثل : علي ووصي وولي لم يجز أن يقال بالهمز كما لا يقال عليء ووصيء ووليء بالهمز ، وإذا كان أصله الهمز جاز تلiven الهمزة ، وإن لم يكثر استعماله كما في لفظ : خبيء وخبئة ، وأيضاً فإن تصريفه : أنباً ونبأً ينبي ، وينبئ بالهمزة ، ولم يستعمل فيه : نباً ينبي ، وإنما يقال : هنـا ينبي عنـه ، والماء ينبي عنـ الـقـدـمـ إـذـاـ كـانـ يـجـفـوـ عـنـ هـاـ، ويقال : النـبـوـةـ ، وـفـيـ فـلـانـ نـبـوـةـ عـنـاـ ، أـيـ مـجـانـبـةـ ، فـيـجـبـ القـطـعـ بـأـنـ النـبـيـ مـأـخـوذـ مـنـ الإـنـبـاءـ لـاـ مـنـ النـبـوـةـ) (١) .

ولما أراد شيخ الإسلام ابن تيمية أن يبين أن لفظ النبي كلفظ الرسول من حيث إن الأصل في كل منهما الإضافة إلى الله تعالى - رسول الله - النبي الله ، على ما سيأتي إن شاء الله تعالى - قال : (رسول : فعل بمعنى مفعول أي مرسل ، فرسول الله الذي أرسله الله ، فكذلك النبي الله هو بمعنى مفعول أي منباً الله ، الذي نباء الله ، وهذا أجود من أن يقال : إنه بمعنى فاعل ، أي منبى ، فإنه إذا نباء الله فهو النبي الله ، سواء أنباً بذلك غيره أو لم ينته ، فالذي صار به النبي نبياً أن ينته الله . وهذا ما يبين ما امتاز به عن غيره فإنه إذا كان الذي ينته الله كما أن الرسول هو الذي يرسله الله ، فما نبا الله حق وصدق ليس فيه كذب ، لا خطأ ، ولا عمداً ..) (٢) .

**الخلاصة :** هذه النصوص التي سقناها من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية تدل على أن النبي ، مأخذ من الإناء الذي يجب القطع بالحكم له بالهمز علاوة على أن قراءة الإمام نافع للقرآن الكريم : النبيء بالهمز وعدم ثبوت

(١) النبوات ٣٣٥-٣٣٧.

(٢) المرجع السابق ٢٤٥ ويقارن بما في جامع البيان عن تأويل آي القرآن لأبي جعفر محمد بن جرير الطبرى ، تحقيق محمود محمد شاكر ، ومراجعة أحمد محمد محمد شاكر ط٢ ، دار المعارف بمصر ، ١٤٠/٢ .

ال الحديث في النهي عن الهمز في النبيء يؤيده وأن الأجدود أن يقال فيه أنه بمعنى مفعول أي منباً من الله تعالى .

تعقيب : يبقى أن نقول إن الهمزة التي هي الأصل عند الجميع قد قال الراغب : إن النبي بغير همز أبلغ ، ولم يعلل ذلك إلا بقوله : ( لأنه ليس كل منيا رفيع القدر والم محل )<sup>(١)</sup> ، وهذا التعليل يوافقه عليه شيخ الإسلام كما تقدم مع جزمه بأن الهمز أبلغ من التسهيل ولكن شيخ الإسلام ذكر أن الحديث المذكور في النهي عن الهمز في لفظ النبي لا يعرفه في شيء من كتب الحديث وجل من لا يسمون ، فالحديث في مستدرك الحاكم بسنده إلى أبي ذر رضي الله عنه قال : ( جاء أعرابي إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : يا نبي الله . فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : لست بنبي الله . ولكنني : نبي الله ) .

قال الحاكم : ( هذا حديث صحيح على شرط الشيفين ولم يخرجاه ولكن الذهبي في التلخيص قال : ( قلت : بل منكر لم يصح . قال النسائي : حمران - أحد رواة الحديث - ليس بثقة ، وقال أبو داود : رافضي ، روى عن موسى بن عبيدة وهو واه ، ولم يثبت أيضاً عن نافع عن ابن عمر - رضي الله عنهما ( أنه ) قال : ما همز رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، ولا أبو بكر ولا عمر ولا الخلفاء ، وإنما الهمز بدعة ابتدعوها من بعدهم )<sup>(٢)</sup> .

هذا كلام الحافظ الذهبي في سند الحديث وقد حكم له بالنكارية التي تدخله في أبواب الضعيف الذي لا يحتاج به وأن أحد رواته واه ، وأن الأثر المروي أيضاً عن ابن عمر رضي الله عنهما في القول ببدعة الهمز لا يثبت ، ولكن إذا صرحت أن الهمز ليس في لغة قريش إلا في الأحرف الثلاثة الآنفة الذكر

(١) المصدر المذكور ٧٩٠ .

(٢) المستدرك على الصحيحين في الحديث لأبي عبد الله محمد بن عبد الله المعروف بالحاكم النيسابوري ، وفي ذيله : تلخيص المستدرك لأبي عبد الله محمد بن أحمد الذهبي ، دار الكتب العلمية ٢٣١ / ٢ .

عن سببويه فعندئذ يحكم أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يكن من لغة قومه الهمز وكذلك الخلفاء من بعده ويكون من استعمل الهمز عندهم في النبي إما عacula من شأنه نابرا أو نابزا باسمه قاصداً معنى غير المعنى الذي يقصدونه بالنبي عند الإطلاق ومن هنا جاز التحاكم إلى اللغة دون القراءة أو السنة ، أما القراءة بهمز النبيء فصحيحه متواترة عن إمام دار الهجرة وقراءته سنة كما قال الثقات عن الإمام مالك ونظمه الناظم لمقرئه بقوله :

(إذ كان مقرأ إمام الحرم الثبت فيما قد روى المقدم دون المقارئ سواء سنه)<sup>(١)</sup>

وللذى ورد فيه أنه إلى أن قال في أحكام الهمزة :

(القول في التحقيق والتسهيل للهمز والإسقاط والتبديل فسهلوه تارة وحذفوا ونقلوه للسكنون رضأ وأبدلواه حرف مددًّا محضا إلى أن قال :

في حرف الأحزاب بالتحقيق والخلف في بالسوء في الصديق )  
قال شارحه : ( قوله في حرف الأحزاب - يعني في الكلمتين جميعاً وهمما قوله تعالى : ﴿لِنَبِيِّ إِنْ أَرَادَ النَّبِيُّ﴾<sup>(٢)</sup> ﴿وَبِيُوتِ النَّبِيِّ﴾<sup>(٣)</sup> .

(١) القصد النافع لبغية الناشئ والباع على الدرر اللوامع في مجرى الإمام نافع ، لأبي الحسن علي بن محمد بن محمد بن الحسن التازري ، وشرح الإمام محمد بن إبراهيم الشريشي ، تحقيق : التلميدي محمد محمود ، دار الفتنون ، ط١ ، ١٤١٣ هـ ، ١٥٤ ، ١٥٥ و ١٧٢ ، واطلاق الحكم بأن قراءة الإمام نافع سنة دون غيرها من القراءات مما أخذ على الناظم ، ولعله يعني به كما أراد الإمام مالك عندما سئل عن قراءته فقال : سنة ، يعني سنة أهل المدينة . والله أعلم .

(٢) سورة الأحزاب ، آية (٥٠) .

(٣) سورة الأحزاب ، آية (٥٣) .

وإنما تصرفوا مع الهمزة لهذا التصرف لأنها : ( حرف جلد صعب في اللفظ بعيد المخرج ، وهي مشبهة بالتهوع أو السعلة لشدها ، وبعد مخرجها ... )<sup>(١)</sup> .

وهذه الأوجه مع قوة الهمزة وشرفها وصعوبة النطق بها هو ما تقدم في نصوص شيخ الإسلام ابن تيمية .

فالراجح على هذا أن النبي مأخوذ من الإناء وأن الأصل فيه الهمز ، وأنه فعال على معنى مفعول لأنه ما نبأ إلا بعد أن نبأ أي ما فعل الإناء إلا بعد ما فعل به ، فهو استحق اسم النبي لإنباء الله تعالى له دون توقف على إنبائه هو لغيره بما نبأ الله به .

وبهذا تكون قد عرفا : النبوة والنبي لغة ، ويدخل في ثانيا ذلك التعريف بالنبوة في الاصطلاح وإن كان لابد من مزيد إيضاح .

### النبي والنبوة في الاصطلاح :

تبين بما تقدم أن النبي هو من نبأ الله تعالى بالغيب على وجه يؤمن به هو ويقطع أنه أمر من قبل الله تعالى .

وبذلك يفوز بهذه المكانة العالية والشرif العظيم واستحق اسم « النبي » . فإذا كان الأمر الذي نبأ به يتعدى إلى غيره بأمر الله تعالى فهو منباً ومنبي . نبأ الله بوحيه وأطلعه على جانب من غيبه وأمره أن يبلغه إلى عباده لذا قالوا : ( النبوة سفارة العبد بين الله تعالى وبين ذوي الألباب من خليقته .. كما قيل في هدفها الزائد على تعريفها إنها : ( إزاحة علل ذوي الألباب فيما تقصر عقولهم عنه من مصالح الدرارين )<sup>(٢)</sup> .

(١) القصد النافع ١٥٥

(٢) دلائل النبوة ، لأبي نعيم الأصبهاني ، أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق بن موسى ابن مهران المهراني الأصبهاني ، حققه الدكتور محمد رواس قلعه جي وعبد البر عباس ، دار النفائس ، ط ٣ ، ١٤١٢ هـ ، ٣٣ .

يقول ابن حزم : ( وإنما تكون النبوة بإخبار الملك ، وبوحي صادق ولا سبيل لغيره إلى الوصول إلى مثله ، إلا من خصه الله عز وجل بذلك بدون أن يكون للذى نبئه في ذلك عمل ؛ وإنما هي أن يكون المرء يعلمه الله تعالى علوماً يعلمها بها دون أن يتعلمها ولا يكتسبها . فهذا حقيقة النبوة )<sup>(١)</sup> .

وفي شرح المقاصد أن ( النبي إنسان بعثه الله لتبلغ ما أوحى إليه وكذا الرسول )<sup>(٢)</sup> .

وتتبع اختلاف العلماء في تعريفات النبوة يطول ، وأجوده عندي ما ذكرته هنا على أنه سيأتي في تعريف الرسول والفرق بينه وبين النبي ما يتضح منه الوجه الأصوب من مذاهب العلماء في ذلك .

### ثانياً : تعريف الرسول والرسالة في اللغة والاصطلاح :

يأتي في اللغة العربية الإرسال والرسالة والرسول على معانٍ متعددة أو متقاربة ويفهم منها التوجيه والانبعاث والإطلاق والإيتان بالأمر على وجه الآنة والترفق .

كما أن وزنه الصRFي : فعول « يستوي في المفرد والجمع والمذكر والمؤنث سواء كان بمعنى الرسالة أو المرسل على ما سيتضح بإذن الله .

قال في القاموس : ( الرسل .. والإرسال : التسلط والإطلاق والإهمال والتوجيه . والاسم الرسالة بالكسر وكصبور وأمير .

(١) الأصول والفروع لابن حزم الأندلسي أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد ابن حزم ، تحقيق الدكتور محمد عاطف العراقي وزملاؤه ، دار النهضة العربية ، ط١ ، ١٩٧٨ م ، ٢٧٥ / ٢ ، ٢٧٦ .

(٢) شرح المقاصد ، تأليف : مسعود بن عمر بن عبد الله الشهير بسعد الدين التفتازاني ، تحقيق : الدكتور عبد الرحمن عميرة ، ط١ ، ١٤٠٩ هـ ، عالم الكتب ، ٥ / ٥ ، وانظر ما بعدها .

والرسول أيضاً المرسل والجمع أرسل ورسل ورسلاه والموافق لك في  
النضال ونحوه .

( وإنما رسول رب العالمين ) لم يقل رسل لأن فعلاً وفعيلاً يستوي فيهما  
المذكر والمؤنث والواحد والجمع . وتراسلوا أرسل بعضهم إلى بعض )<sup>(١)</sup> .

( وأرسلت فلانا في رسالة ، فهو مرسل ورسول ، والجمع رسل ورسل .  
والمرسلات : الرياح ، ويقال : الملائكة ، والرسول أيضاً الرسالة .

وقال الأسرع الجعفي :

ألا أبلغ أبا عمرو رسولاً  
بأنني عن فتا حيكم غني  
ومنه قول كثير :

لقد كذب الواشون ما بحث عندهم بسر ولا أرسلتهم برسول )<sup>(٢)</sup>  
ويحدثنا الراغب الأصفهاني في مفردات ألفاظ القرآن عن أصل هذه الكلمة  
وعموم إطلاقاتها ، والمفهوم من دلالاتها في الاستعمال مستدلاً على ذلك من  
آي الكتاب العزيز وشعر فصحاء العرب فيقول :

( رسول : أصل الرسل ، الانبعاث على التؤدة . . . ومنه الرسول المنبعث ،  
وتصور منه تارة الرفق ، فقيل على رسلك ، إذا أمرته بالرفق ، وتارة الانبعاث  
فاشتق منه الرسول ، والرسول يقال تارة للقول المتحمل كقول الشاعر وهو أبو  
المنهال الأشعجي :

ألا أبلغ أبا حفص رسولاً  
فدى لك من أخي ثقة إزارى  
وتارة لمتحمل القول والرسالة . . .  
وقال الشاعر :

ألكني إليها وخير الرسول  
أعلمهم بنواحي الخبر

(١) المصدر المذكور ٣٨٤/٣ .

(٢) الصحاح ١٧٠٩/٤ ، وانظر ترجمة الشاعر وتاريخ الأبيات في المصادر المذكورة .

... ورسل الله تارة يراد بها الملائكة ، وتارة يراد بها الأنبياء ...  
والإرسال يقال في الإنسان وفي الأشياء المحبوبة والمكرورة ، وقد يكون ذلك  
بالتسيير كإرسال الريح ، والمطر ... وقد يكون ذلك بالتخلية وترك  
المنع ... والإرسال يقابل الإمساك )<sup>(١)</sup> .

( وأما الرسول فهو المرسل ، ولم يأت فعول بمعنى مفعول في اللغة إلا نادرا  
وإرساله أمر الله له بالبلاغ إلى من أرسل إليه واشتقاقه من التابع ، ومنه  
قولهم : جاء الناس أرسلاً إذا تبع بعضهم بعضاً ، فكأنه ألزم تكرير التبليغ أو  
ألزمت الأمة اتباعه )<sup>(٢)</sup> .

ومن هذا نعلم أن الإرسال عام وخاص وأنه يكون بالخير والشر وأن  
الرسول من يبعث محملاً أو متحملاً قوله أو أمراً أو فعلاً ليبلغه أو ينفذه .

### الرسالة والرسول في الاصطلاح :

يأتي اختلاف العلماء في التعريفات الاصطلاحية بناء على اختلاف نظرتهم  
للمعرف وحقيقة وحدوده وانطلاقاً من قولهم إنه لا مشاحة في الاصطلاح )<sup>(٣)</sup> ،  
ومن هنا اتسع باب البحث في الاعتراضات على التعريفات التي لا تكون جامعة  
أو مانعة .

وهذا ما حصل في تعريف النبي والرسول والنبوة والرسالة حتى حكم  
الإمام الغزالى : ( بأن الرسالة لا تقتصر بالحد والحقيقة بذكر جنسها  
وفصلها .. ( حيث ) إن إعطاء الحدود صعب عسر على الأذهان )<sup>(٤)</sup> .  
ومع ذلك فقد حاول أهل العلم تقريب معاني هذه الألفاظ إلى أذهان الناس

(١) المصدر المذكور ٣٥٢ ، ٣٥٣ باختصار .

(٢) الشفاعة للقاضي عياض مصدر سابق ٧٢٨/٢ .

(٣) انظر الاقتصاد في الاعتقاد للغزالى ١١٩ .

(٤) معارج القدس في مدارج معرفة النفس ، لأبي حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالى ، دار  
الكتب العلمية ، ط ١٤٠٩ هـ ، ١٢٩ ، ١٣٠ .

وإن كان المرجع الفاصل في ذلك هو الكتاب والسنة .

يقول الماوردي : ( والأنبياء هم رسل الله تعالى إلى عباده بأوامره ونواهيه زيادة على ما اقتضته العقول من واجباتها . . . ) ( فهم رسل الله تعالى إلى خلقه إما بخطاب مسموع أو بسفارة ملك منزل )<sup>(١)</sup> .

قال النسفي : فإن رساله الرسول : ( أمره بإبلاغ الرسالة والوحى : وهو إنسان بعثه الله إلى الخلق لتبليل الأحكام )<sup>(٢)</sup> .

ويضيف الشارح : ( جمع رسول فرعون من الرسالة ، وهي : سفارة العبد بين الله تعالى وبين ذوي الألباب من خلائقه ليزيح بها عللهم فيما قصرت عنه عقولهم من مصالح الدنيا والآخرة )<sup>(٣)</sup> .

فمجمل هذه التعريفات تدل على أن الرسول : هو إنسان حر ذكر عاقل بالغ أوصي إليه بوحي من الله تعالى وأمر بتبليله لمن أرسل إليهم ، والرسالة على ما ذكره العسكري : ( جملة من البيان يحملها القائم بها ليؤديها إلى غيره ، والتبوءة تكليف القيام بالرسالة فيجوز إبلاغ الرسالات ولا يجوز إبلاغ النبوات )<sup>(٤)</sup> .

ويفهم من هذا أنه يفرق بين النبوة والرسالة ، وذلك هو حديثنا الآتي إن شاء الله تعالى ، بعد جلب جملة من تعريفات العلماء للرسول لنصلها بالبيان عن الفرق بين النبي والرسول والعلاقة بين النبوة والرسالة :

١- ( فقيل : الرسول ذكر حر بعثه الله تعالى بشعر جديد يدعو الناس إليه

(١) أعلام النبوة ، تأليف ، أبو الحسن علي بن محمد الماوردي ، قدم له محمد شريف سكر ، ط ٢ ، دار إحياء العلوم ، بيروت ، ١٤١٢هـ ، ٣٣ و ٣٨ .

(٢) العقائد النسفية لأبي حفص عمر بن محمد النسفي بشرح مسعود بن عمر بن سعد الدين التفتازاني ، ط مكتبة المثنوي بغداد ( بدون ) ص ٣٣ .

(٣) السابق .

(٤) الفروق اللغوية ، لأبي هلال العسكري ، ضبطه وحققه : حسام الدين القدسي ، دار الكتب العلمية ، ط ١٤٠١هـ ، ٢٢٢ ، ٢٢٣ .

والنبي يعمه ومن بعثه لتقدير شرع سابق كأنبياءبني إسرائيل الذين كانوا بين موسى وعيسى عليهم السلام )<sup>(١)</sup>.

٢- (وقيل : الرسول ذكر حر بعثه الله تعالى إلى قوم بشرع جديد بالنسبة إليهم ، وإن لم يكن جديداً في نفسه كإسماعيل عليه السلام إذ بعث لجرهم أولاً ، والنبي يعمه ومن بعث بشرع غير جديد كذلك )<sup>(٢)</sup>.

٣- (وقيل : الرسول ذكر حر له تبليغ في الجملة وإن كان بياناً وتفصيلاً لشرع سابق والنبي من أوحى إليه ولم يؤمر بتبليغ أصلاً أو أعم منه ومن الرسول )<sup>(٣)</sup>.

٤- (وقيل : الرسول من الأنبياء من جمع إلى المعجزة كتاباً متزلاً عليه ، والنبي غير الرسول من لا كتاب له )<sup>(٤)</sup>.

٥- (وقيل : الرسول من له كتاب أو نسخ في الجملة ، والنبي من لا كتاب له ولا نسخ )<sup>(٥)</sup>.

٦- (وقيل : الرسول من يأتيه الملك عليه السلام بالوحى يقطة والنبي يقال له ولمن يوحى إليه في المنام لا غير ، وهذا أغرب الأقوال ويقتضي أن بعض الأنبياء عليه السلام لم يوح إليه إلا مناماً وهو بعيد ، ومثله لا يقال بالرأي )<sup>(٦)</sup>.

وبعد أن شرح عبد العجبار بن أحمد في شرح الأصول الخمسة الأصل الثاني

(١) شرح المقاصد ٦/٥ .

(٢) السابق .

(٣) انظر شرح الفقه الأكبر ، ملا علي القاري الحنفي ، دار الكتب العلمية ، ٩٤ .

(٤) الكشاف لأبي القاسم محمود جار الله الزمخشري ، ط دار المعرفة ٣٧/٣ وحاشية العقائد النسفية ، ٣١ .

(٥) شرح المقاصد ٥/٥ ، ٦ .

(٦) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثانى ، لأبي الفضل شهاب الدين السيد محمود الألوسي البغدادي ، ط ٢ ، إحياء التراث ، بيروت ١٧٢/١٧ ، ١٧٣ .

الذي هو : العدل ، رتب عليه مباحث النبوات وبين وجه ذلك إلى أن قال : (اعلم أن الرسول ، من الألفاظ المتعددة أي لابد من أن يكون هناك مرسل ومرسل إليه ، وإذا أطلق فلا ينصرف إلا إلى المبعوث من جهة الله تعالى دون غيره ، حتى إذا أردت غير ذلك فلابد من أن تقييد... وإذا قد عرفت ذلك فاعلم أنه لا فرق في الاصطلاح بين الرسول والنبي )<sup>(١)</sup> .

٧- وفي العقائد العضدية : (الرسول : جمع رسول وهو من أرسله الله تعالى إلى الخلق ليدعوه إلهه بالأوامر والتواهي الشرعية)<sup>(٢)</sup> .

٨- وفي مجموعة الحوashi البهية على شرح العقائد النسفية : (والرسول إنسان بعثه الله تعالى إلى الخلق لتبلیغ الأحكام)<sup>(٣)</sup> .

٩- ونقل القرطبي عن الفراء قوله : (الرسول الذي أرسل إلى الخلق يارسال جبريل عليه السلام إليه عيانا ، والنبي الذي تكون نبوته إلهاما أو مناما ، فكل رسولنبي وليس كلنبي رسولا)<sup>(٤)</sup> .

١٠- وفي التعريفات للجرجاني : (الرسول : إنسان بعثه الله إلى الخلق لتبلیغ الأحكام...) ، والرسول (عنه) في اللغة هو الذي أمره المرسل بأداء الرسالة بالتسليم أو القبض . قال الكلبي ، والفراء : كل رسولنبي من غير عكس ، وقالت المعتزلة : لا فرق بينهما ، فإنه تعالى خاطب محمداً مرة بالنبي وبالرسول مرة أخرى ، والنبي : من أوحى إليه بملك أو ألهم في قلبه أو نبه بالرؤيا الصالحة فالرسول أفضل بالوحي الخاص الذي فوق وحي النبوة ،

(١) شرح الأصول الخمسة ، تأليف : عبد الجبار بن أحمد ، بتعليق الإمام أحمد بن الحسين ابن هاشم ، حققه وقدم له : الدكتور عبد الكريم عثمان ، مكتبة وهب ، ط ١٣٨٤ هـ ٥٦٧ .

(٢) العقائد العضدية ، للقاضي عضد الدين عبد الرحمن بن أحمد الإيجي المتوفى ٧٥٦ هـ ، ط ١ دار سعادات ، ١٣١٦ هـ ، ٢٧٦ .

(٣) المصدر المذكور ، ط كردستان العلمية بمصر ١٣٢٩ هـ ، ١ / ٥٣ ، ٥٤ .

(٤) الجامع لأحكام القرآن ، لأبي عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي ، دار إحياء التراث العربي ط ٢ ، ١٩٦٥ م ، ١٢ / ٨٠ .

لأن الرسول هو من أوحى إليه جبريل خاصة بتنزيل الكتاب من الله<sup>(١)</sup>.  
هؤلاء عشر تعرifات تدل على مجهد علماء الأمة في استقراء أحوال الأنبياء  
والرسل وصفاتهم المتعلقة بالنبوة والرسالة حيث اقتصر البعض منهم في تعريفه  
على أهم تلك المميزات من الحرية والذكورية والإنسانية والوحي بالأحكام التي  
لا تناول إلا عن طريق الخبر ولا تحصل بالنظر .

وبعضهم نظر إلى حال المنبأ وكيف يتم تنبئه هل بواسطة ملك الوحي  
المعروف بنزلوله بوحي الله ونوميسيه الكبرى إلى أنبيائه السابقين لنبينا محمد  
صلى الله عليه وسلم ، وبعضهم نظر إلى الموسى به هل هو كتاب جديد يشتمل  
على أحكام زائدة على أحكام سبق أن نزلت على غير هذا النبي فنسخت أو  
أضافت جديدا .

وبعضهم لاحظ المخاطبين بالوحي وحالهم حال الخطاب هل هم مشركون  
مكذبون أم النبي الذي بعث فيهم يعرفون ما يدعوهם إليه ويأمرهم به  
ولا يخالفونه في أصل التوحيد والعلم بصدق النبوات ، وإن كانوا على طرف  
من الجاهلية وارتكاب المخالفات والتکاسل عن الطاعات .

وعندي أن الجميع متفقون على أن النبي هو من نبيء بغير من الله تعالى  
لا يمكن حصوله لأحد من الخلق إلا من جهة الله جل جلاله سواء كان بواسطة  
ملك خاص أو ملك مطلق من الملائكة أو كان بالقذف في الروع أو إلهام على  
نحو ما أو صوت يسمعه أو رؤيا يرها فما من أحد من الأنبياء إلا وجمع له ذلك  
كله أو نبيء ببعضه حتى وقع له علم ضروري وإيمان راسخ أنه المخصوص  
بهذا الأمر المكلف به الملزم بتحمل أعبائه .

وعندي أن المفهوم من عباراتهم أن هناك فرقا أو فروقا بين النبي والرسول  
حتى من المصرحين بأنه لا فرق عندهم بينهم حيث إن القرآن الكريم مصرح

---

(١) المصدر المذكور ، تأليف الشريف علي بن محمد الجرجاني ، دار الكتب العلمية ، ط ١ ، ٢٣٩ هـ ، ١٤٠٣ .

بأن الله تعالى فضل بعض النبيين على بعض وال سنة شارحة لأنواع عديدة من مظاهر ذلك التفاضل والفرق وهم يؤمّنون بذلك ويقدّمونه لا محالة على مجرد فهومهم من اللغة والاستقراء الناقص الذي لا يسلم من اعترافات وجيهة أو ظهور أمثلة تنقضه من نصوص الوحي الذي يجب التسلّيم له<sup>(١)</sup>.

ولنصل هذا بالفقرة الآتية عن الفرق بين النبوة والرسالة والعلاقة بينهما حيث جئنا على مفهوم النبوة والرسالة في اللغة والاصطلاح .

### الفرق بين النبوة والرسالة والعلاقة بينهما :

المحنا فيما سبق إلى أن العلماء قد تفاوتوا في تعريفاتهم للنبي والرسول أو النبوة والرسالة ، وأشارنا إلى اختلافهم في القول بالفرق بين النبوة والرسالة مما يتبيّن به أنه ليس بداعٍ مذهبٍ أو تعصباً إلى اتجاه عقدي إذ لم تتوافقاً على عدم التفرقة طائفية معينة تنازع عن وجهة نظرها ، ولم تطبق جماعة معينة على أن هناك فروقاً لازمة أساسية ، ذلك أن النصوص محتملة لوجهة التأويل والتوجيه حيث إنها صالحة لأن تكون دليلاً على عدم الفرق ومتوجهة لوجود فروق ، والأمر عندي في ذلك واسع ؛ حيث إن من فرق بوجود كتاب منزل جديد إلى قوم كافرين لم يمنع أن يكون النبي - الذي ليس له كتاب منزل جديد - داعياً إلى الإيمان والتوحيد ، قائماً على المدعويين بالسياسة الشرعية والتدبر ، لذا اكتفى بأنّ بين النبوة والرسالة عموماً وخصوصاً من وجه ، وأقرّ بأنّ كلاً من النبي والرسول اشتراكاً في الأصل وهو الإنماء ، وقرنا بالإرسال العام وكلفاً بالبلاغ المبين وإنما يطلق الإرسال المطلق للرسول الذي نبي وأنزل عليه كتاب جديد لقوم مخالفين كافرين ، وقام يدعوهم إلى أصل التوحيد ويشرع لهم بوعي الله إليه حتى يظهر الحق ويندحر الكفر وتعرف الملة التي يدعو إليها إلى عموم

(١) انظر : النبي والرسول ، تأليف الدكتور أحمد بن ناصر بن محمد آل حمد ، ط ١٤١٤هـ ، مكتبة القدس بالزلفي ، السعودية ، ٢٣-١٤ .

المخاطبين بها ويتميز بذلك المؤمن المصدق من الجاحد المعاند .

قال العسكري : ( والفرق بين الرسول والنبي أن النبي لا يكون إلا صاحب معجزة ، وقد يكون الرسول رسولاً لغير الله تعالى فلا يكون صاحب معجزة ، والإنباء عن الشيء قد يكون من غير تحمل النبأ ، والإرسال لا يكون إلا بتحمل ، والنبوة يغلب عليها الإضافة إلى النبي ، فيقال :

نبوة النبي لأنه يستحق منها الصفة التي هي على طريقة الفاعل ، والرسالة تضاف إلى الله لأنه المرسل بها ولهذا قال : (برسالي) ولم يقل : بنبوتي )<sup>(١)</sup> .

وقال القاضي عياض : ( وخالف العلماء هل النبي والرسول بمعنى أو بمعنيين . فقيل هما سوائ ، وأصله من الإنباء وهو الإعلام ، واستدلوا بقوله تعالى : « وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلَا نَبِيٍّ... »<sup>(٢)</sup> الآية .

فقد أثبت لها الإرسال معا ، قالوا : ولا يكون النبي إلا رسولاً ولا الرسول إلا نبياً إذ قد اجتمعا في النبوة التي هي الاطلاع على الغيب والإعلام بخصوص النبوة أو الرفعة بمعرفة ذلك وحوز درجهما ، وافتراقا في زيادة الرسالة للرسول وهو الأمر بالإذار والإعلام .. وقد ذهب بعضهم إلى أن الرسول من جاء بشرع مبتدأ ، ومن لم يأت بهنبي غير رسول وإن أمر بالإبلاغ والإذار ، والصحيح الذي عليه الجماء الغفير أن كل رسولنبي وليس كلنبي رسولاً )<sup>(٣)</sup> .

ويأتي ابن أبي العز الحنفي في شرح العقيدة الطحاوية بنص أصرح في المقصود فيقول :

---

(١) الفروق اللغوية ٢٢٣ .

(٢) سورة الحج ، آية ٥٢ .

(٣) الشفا / ٢ - ٧٣١ .

( وقد ذكروا فروقاً بين النبي والرسول ، وأحسنها : أن من نبأه الله بخبر السماء ، إن أمره أن يبلغ غيره فهونبي رسول وإن لم يأمره أن يبلغ غيره فهونبي وليس برسول ، فالرسول أخص من النبي فكل رسولنبي ، وليس كلنبي رسولاً ، ولكن الرسالة أعم من جهة نفسها ، فالنبوة جزء من الرسالة ، إذ الرسالة تتناول النبوة وغيرها بخلاف الرسل فإنهم لا يتناولون الأنبياء وغيرهم بل الأمر بالعكس .

فالرسالة أعم من جهة نفسها ، وأخص من جهة أهلها )<sup>(١)</sup> .

فصاحب هذا النص يثبت أن الفرق الأحسن بين النبي والرسول هو : أن النبيالرسول من أمر بالتبليغ ، وأنه بذلك كانت الرسالة أخص من النبوة ؛ لأنها داخلة فيها وجزء منها .

هذا على أن في عبارات النص غموضاً لا يرفعه شرح النص على ما هو عليه ، ولعل سبب ذلك سقط في الأصل )<sup>(٢)</sup> .

وبهذا نعلم أن العلماء مختلفون في تعريف النبي والرسول والفرق بين النبوة والرسالة . وأن للمفرقين من الحجج ما يؤيد مذهبهم ولغير المفرقين أدلة محجوبة .

وما دام الأمر يتسع لوجهات النظر والاجتهاد في فهم معطيات النصوص بدون دوافع تسيء إلى حقيقة النبوة ومفهومها الشرعي فلا نطيل في هذا التمهيد بالنصوص والردود ، ولنصل هنا بالباحث الأول وهو رأي الإمام الغزالى في مفهوم النبوة والرسالة والعلاقة بينهما .

---

(١) شرح العقيدة الطحاوية لعلي بن أبي العز الحنفي ، بتحقيق جماعة من العلماء ، ط مكتبة الدعوة الإسلامية ، شباب الأزهر ، (بدون) ١٠٧ .

(٢) انظر : النبي والرسول ، ١٠٣ ، ١٠٤ .

## المبحث الأول

### رأي الإمام الغزالى

إنه مع كثرة مؤلفات الإمام الغزالى في شتى العلوم والفنون فإننا لا نجد له كتاباً مخصصاً للنبوات يمكننا من خلال عرضه وتبسيط أداته واستقراء منهجه أن نحكم عليه بحكم أو أحکام وفق منهج واحد في كتاب واحد درست فيه النبوة دراسة معمقة متحدة الأسلوب والأفكار .

والذين درسوا مراحل الحياة العلمية للإمام الغزالى اطلعوا على أنه عاش حياة غير مستقرة وعايش بروحه وعقليته وربما بعقيدته تلك الحياة المرحلية التي وصفت بأنها مرت على الفقه والجدل وعلم الكلام والمنطق ثم الفلسفة بأنواعها ومن ثم الفرق الباطنية ومصارعتها والرد على كتبها وإشاعاتها الفاسدة ، ثم العزلة والخلوة والتصوف والإعجاب به وبمعارفه وتفضيل أهله والساكرين على طريقته على غيرهم من طوائف الأمة .

وانطلاقاً من وصفهم له بهذه الحياة العلمية فإنهم يخلصون إلى أن الإمام الغزالى لا يمكن تحديد أفكاره إلا من خلال سير مراحل حياته تلك والوقوف معه في كل مرحلة فيها لمعرفة أثرها فيه وكيفية إظهاره هو لذلك الأثر والذي عنينا هنا من ذلك هو أن الإمام الغزالى بحث النبوة في فصول صغيرة يوجه الخطاب فيها للمنكرين لأصل النبوات ؟ أو الكافرين بنبوة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم أو طوائف من المسلمين يرتكبون من الذنوب والمعاصي واتباع العقل والفلسفة ما يلزم على منهج الإمام الغزالى الذي يحاورهم من خلاله أن واقعهم يشهد عليهم بالتكذيب بالنبوة إذ إن : ( من أثبت النبوة بلسانه وسوئ أوضاع الشرع على الحكمة<sup>(١)</sup> ، فهو على التحقيق كافر بالنبوة )<sup>(٢)</sup> .

(١) يعني الفلسفة .

(٢) المنقد من الضلال ، تأليف أبي حامد بن محمد بن الغزالى ، مجموعة الرسائل رقم

وانتلاقاً من هذا الواقع الذي وصفنا فإن الإمام الغزالى لا يعنيه في هذه المناظرات دلائل اللغة العربية أو تعرifications المؤلفين في مجال أصول الدين للنبوة والرسالة حيث إنه لا يفيده كثيراً وهو لا يهدف حسب المجادلة إلى الحشو الذي لا يعين على إفحام الخصم وإنقاذه بأصل النبوة من خلال مدركاته التي يعلمها من نفسه وأطوار حياته وما يحصل له من نمو في المدركات التي يدرك بها الموجودات وأنواع الكائنات بعد أن لم يكن معه منها شيء عند الولادة .

إذا فالإمام الغزالى في كتاباته في النبوات يحاول جاهداً الاستدلال للخصم بأى دليل يراه يقرب إليه الفكرة ويجذبه إلى الإيمان بها كما أنه يخاطبه حسب الأسلوب الذي يعلم منه معرفته له والتسليم به . وهذه أمور سترتضى بإذن الله تعالى عند عرض نصوصه في هذا الموضوع .

إذا نظرنا في نصوص الإمام الغزالى التي كتبها عن الرسالة والنبوة نجد في بعض كتبه يقول : ( قاعدة في النبوة والرسالة )<sup>(١)</sup> وفي آخر يقول : ( حقيقة النبوة واضطرار كافة الخلق إليها )<sup>(٢)</sup>

وفي ثالث يقرر أنه : ( لا يعرف حقيقة النبوة إلا النبي )<sup>(٣)</sup> .

فالإمام الغزالى يريد أن يعطي القارئ حقيقة النبوة أو قاعدة في النبوة والرسالة حسب علمه وما يحق لأهل العلم أن يدعوا معرفته من هذا العلم الغيبى الذي لا يعلم حقيقته إلا الله تعالى ومن ارتضاه من خلقه لرسالاته وأسرار غيبه إذ مجال كلام العلماء في النبوة مقصور على ما أخذوه من الوحي الذى يبلغه ذلك المنبأ الموحى إليه من الله ومن خرج عن هذه الدائرة وتكلم في

= (٧) دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط١ ، ١٤٠٩ هـ ، ٧٧ ، ٧٨ .

(١) عارج القدس في مدارج النفس ، مصدر سابق ، ١٢٩ .

(٢) المنقد من الضلال . ٦٦ .

(٣) إحياء علوم الدين تصنيف الإمام أبي حامد محمد بن محمد الغزالى صحيح بإشراف الشيخ عبد العزيز عز الدين السيروان ، دار القلم ، بيروت ، ط٣ ، ١١/٣ .

الوحى بكلام ليس من شأن المخلوق الكلام فيه إلا بالوحى إذ لا يعرف إلا به كان متكلماً من عنده ولا يكون نتاجه ذلك محل ثقة وبناء على هذا فإن الإمام الغزالى نظر إلى مصادر المعرفة فوجدها إجمالاً كالتالى :

١- الحواس التي تنموا شيئاً فشيئاً ومدركاتها الملمس والمنظور والمطعوم والمشروم والمبصرات والسمومات .

٢- المعقولات التي هي طور بعد المحسوسات ثم التمييز حيث يدرك الإنسان (فيه أموراً زائدة على عالم المحسوسات ، لا يوجد منها شيء في عالم الحس) والعقل يفرق به بين الواجبات والمستحبات والجائزات وهذه أمور : (لا توجد في الأطوار قبله) .

٣- وطور آخر : (وراء العقل تنفتح فيه عين أخرى يبصر بها الغيب وما سيكون في المستقبل) ، ومعلوم أن الأطوار التي قبل هذا الطور معزولة عنه كما أن كل واحد منها هي معزولة عن سابقه فمن استبعد من العقلاه بعد هذا مدركات النبوة فإنه لا مستند له (إلا أنه طور لم يبلغه ولم يوجد في حقه) ، لذا فقد : (قرب الله تعالى ذلك على خلقه بأن أعطاهم أنموذجًا من خاصية النبوة وهو النوم ، إذ النائم يدرك ما سيكون من الغيب إما صريحاً وإما في كسوة مثال يكشف عنه التعبير) ، ويعني بذلك الرؤيا المنامية - وهذا الأنموذج لولم يكن معروفاً في جنسبني آدم عامة ويتجده كل واحد من نفسه ، وذكر له ، لأنكره وأقام الدليل على استحالته ، (فكما أن العقل طور من أطوار الآدمي يحصل فيه عين يبصر بها أنواعاً من المعقولات ، والحواس معزولة عنها ، فالنبوة أيضاً عبارة عن طور يحصل فيه عين لها نور يظهر في نورها الغيب ، وأمور لا يدركها العقل) <sup>(١)</sup> .

فالإمام الغزالى على هذا يعرف النبوة بإحدى خواصها وهي إدراك الغيب الذي لا يتصور أن ينال ببضاعة العقل أو التجربة . ويوضح هذه الخاصية بأن

(١) المنقد من الضلال ٦٦ ، ٦٧ .

علمي الطب والنجوم وجودهما معلوم للناس وخصائصهما عند أهلها وثقة العالم بهما أكيدة وهما من العلوم والمعارف التي يعلم الباحث فيهما بالضرورة ( أنها لا تدرك إلا بإلهام إلهي وتوفيق من جهة الله تعالى )<sup>(١)</sup> ، ويعلل ذلك بأن من أحكام النجوم ما لا يقع إلا في كل ألف سنة وأن من خواص الأدوية ما لا يعرف إلا في مثل ذلك وهذا برهان عنده يتبيّن به :

( إمكان وجود طريق لإدراك هذه الأمور التي لا يدركها العقل ، وهو المراد بالنبوة ، لا أن النبوة عبارة عنها فقط ، بل إدراك هذا الجنس الخارج عن مدركات العقل إحدى خواص النبوة ، ولها خواص كثيرة سواها وما ذكرناه قطرة من بحرها ) .

وانطلاقاً من هذه النماذج التي أعطي الإنسان منها ما يحمله على التصديق بأصل النبوة أخذ الإمام الغزالى من ممارسته العملية للسلوك الصوفي أنموذجاً وهو :

٤- الذوق إذ يقول بعدها : ( وأما ما عدا هذا من خواص النبوة إنما يدرك بالذوق من سلوك طريق التصوف ) ، حيث إن الإنسان لا يفهم خاصية للنبي ليس له منها نصيب فالتصديق بعد الفهم ، فبهذا الأنماذج الذي يحصل للسالك في أول طريق التصوف يكون نوع من الذوق المشترك ويكون التصديق بما لم يحصل بنوع قياس ( فهو هذه الخاصية الواحدة تكفيك للإيمان بأصل النبوة )<sup>(٢)</sup> .

وهذا منه ثقة بمسلكه وإظهاراً لشماره عليه والتي منها عنده أن الصوفية : ( ظاهرهم وباطنهم ( مقتبس ) من نور مشكاة النبوة ، وليس وراء نور النبوة على وجه الأرض نور يستضاء به .. إذ من أول الطريقة تتبدىء المشاهدات

---

(١) هذا رأى الإمام الغزالى الذي كره أكثر من مرة ، ومعلوم أن العلماء يعدون هذه من العلوم التجريبية ولعلها تكون في أصلها هبة من الله تعالى .

(٢) السابق ٦٧ ، ٦٨ .

والمكاشفات حتى إنهم في يقظتهم يشاهدون الملائكة وأرواح الأنبياء ، ويسمعون منهم أصواتاً ويقتبسون منهم فوائد . . . وبالجملة فمن لم يرزق منه بالذوق ، فليس يدرك من حقيقة النبوة إلا الاسم ، وانطلاقاً من قناعته هذه يصرح قائلاً : (ومما بان لي بالضرورة من ممارسة طريقتهم حقيقة النبوة وخاصيتها )<sup>(١)</sup> .

وكما أن الإمام الغزالى أدرك حقيقة النبوة وخاصتها حتى صار ذلك له علماً ضرورياً من الممارسة والتجربة المؤدية للذوق الذى هو عنده ( كالمشاهدة والأخذ باليد )<sup>(٢)</sup> ، فإنه يدل من يريد أن يحكم بالنبوة لمعين حتى يحصل له علم ضروري بذلك أن ينظر في الأخبار الواردة عنه ويعنى النظر فيما جاء عنه من أقوال وعبادات بعد أن يفهم معنى النبوة على ما تقدم إيضاً ، فإنه أي السالك بالتجربة والاعتبار للأقوال والأعمال يحصل له علم ضروري يقيني بالنبوة .

فالإمام الغزالى على هذا وصل إلى علم ضروري بالنبوة ، والأمر الضروري ذاتي لا يشارك فيه صاحبه إلا من حصل عنده من العلم به ما حصل له ومعلوم أن مفهوم النبوة والرسالة والعلم بهما ليس من العلوم الضرورية التي يستوي فيها الناس . ويشهد لهذا أن الإمام الغزالى نفسه لم يكن عنده هذا العلم الضروري بالنبوة والرسالة الذي قال إنه فاز به بعد سلوك المسلك الصوفى ؛ لذا فقد احتاج إلى تعريف غيره بها بذكر خاصيتها الأساسية وهي إدراك الغيب الذي لا مجال للعقل والتجربة فيه إلى غير ذلك من الأمور التي شرحها ليقرب بها مفهوم النبوة إلى مخاطبته إذ هي عنده مرتبة فوق مرتبة الإنسانية ولو طلب من نبي أن يشرح خواص الرسالة وحقيقة وإظهار حدها وجنسها وفصلها لتوقف الإيمان به على معرفة هذه الأمور التي لا تتوجه المطالبة بها ولم يقع التكليف من الشارع بالعلم بها بل يكفي التصديق بالرسالة

(١) المتنى من الضلال ٦٣ ، ٦٤ ، ٦٥ .

(٢) السابق ٧٠ .

بمعرفة وجودها وأثارها كما هو الواقع في كثير من الأمور التي يعلم الناس وجودها وأثرها ولا يطالبون بحدها ولا رسماها ، ( فإن العقل والنفس وكثيرا من المفارقات تتصور ولا حد لها ولا رسم )<sup>(١)</sup> .

فإن الإمام الغزالى على ما شرح يبين : ( أن الرسالة لا تقتصر بالحد والحقيقة بذكر جنسها وفصلها ، وذلك لأن معرفة الأشياء لا تتوقف على الظفر بحدودها ووجودان جنسها وفصلها ، فكم من موجود لا جنس له ولا فصل ولا حد ولا رسم ، وماه جنس وفصل فربما لا يظفر بجنسه وفصله ، وأكثر الأمور كذلك ، فإن إعطاء الحدود صعب عسر على الأذهان .

نعم يستدل على وجوده وحقيقةه بأثاره .. ولو سأله سائل نبيا من الأنبياء عن خواص الرسالة وما هييتها وإبراز حدها بجنسها وفصلها ترى كيف كان جوابه عنها ؟

أو كان يشرع في تحقيق ذلك وذكر حده ورسمه وتعديل خواصه حتى تتوقف رسالته على معرفة ذلك كله ، وإن لم يعرف المستجيب بذلك لا يمكنه تصديقه ؟

أم كان يجب عليه التصديق في الحال سواء عرف حد الرسالة أو لم يعرف وإذا كانت الرسالة مرتبة فوق مرتبة الإنسانية كما كانت الإنسانية مرتبة فوق مرتبة الحيوانية ، لم يتوقف اتباع الرسول على معرفة الرسالة كما ( لا ) يتوقف استسخار الحيوان على معرفة الإنسانية ، بل الإنسان لو أراد تعريف الحيوان خواص الإنسانية كان ذلك سهلا منه ، وتکلیف ما لا يطاق ، كذلك لو أراد الرسول تعريف الإنسان خواص الرسالة كان ذلك تکلیفا منه بما لا يطاق ، فلا المطالبة متوجهة عليه ولا الجواب عنه لازم .. والتعريف بالحقائق مکانیاتها وزمانیاتها والمواليد التي بين المكان والزمان )<sup>(٢)</sup> .

---

(١) معراج القدس ١٣٠ .

(٢) السابق .

من هذا النص وغيره يتضح أن الإمام الغزالى عالج قضايا النبوة بهدف تقريب مفهومها وبيان العلاقة بين مصادر المعرفة لدى الإنسان بصفة عامة والأنبیاء بصفة خاصة .

ومما يتضح من عرضه ذلك أن النبوة لا تدرك بالحواس ولا بالعقل ، ذلك أنها طور فوق هذه المدارك ، ومن ادعى استحالة النبوة من العقلاة فإنه لا دليل له على تلك الدعوى إلا مجرد انعدام لهذا الطور الذي فوق مدارك البشر في حقه<sup>(١)</sup> .

ولكن من لطف الله تعالى بعباده وقدرته أن أعطى للإنسان من خواص الأنبياء نماذج يفهم بها معنى النبوة ليصدق بها إذ التصديق إنما يكون بعد الفهم .

فوجود علوم ومعارف في العالم لا تناول بالتجارب ولا مطعم للإنسان فيها بضاعة العقل من الدلائل الواضحة عند الإمام الغزالى على أن مصدرها تعليم من الله تعالى لأحد عباده إما بواسطة أو بغير واسطة ، وهذا الواحد الذي يعلم الناس هذه العلوم التي فوق عقولهم مع ثقتهم بها وتسليمهم لها دون علم أكيد بخصائصها من أقوى البراهين على أصل النبوة ، ثم هذا النوم الذي تفقد فيه الحواس السيطرة على القوى المخيلة في الإنسان حتى تنطلق بحرية من الإيرادات التي كانت الحواس توردها عليها وتشغلها بها بحيث تصير قابلة لما يعرض عليها من المغيبات التي لا سبيل للإنسان إليها في حال يقظته وسلامة مداركه إذ هي من قبيل الوحي والوحي لا يستجلب بتفكير وحدس ولا ينال بتجربة أو عقل لذا كانت هذه الخاصية العامة التي يراها المؤمن والكافر من أدل الدلائل عند الإمام الغزالى على الاستدلال لأصل النبوة وعلى تخصيص النبي بحصول هذه الخاصية له في حال اليقظة علاوة على مشاركته لغيره في هذا النموذج حال النوم مع مزيد ثبات فيه وعدم تنقل المخيلة به إلى معلومات

(١) المقذد ٦٧ ، و المعارج القدس ١٣٦ وما بعدها .

آخر مشابهة أو مضادة لما عرض عليه أو أوحى إليه<sup>(١)</sup> .

ومع أن الإمام الغزالى يبحث في مجالات عديدة على مخاطبة الناس على قدر عقولهم وتجنب ما قد يسبب لهم فتنه أو تشوشا وأن ذلك هو مقتضى قوله تعالى : «أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ يَالْحَكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَهَدِّلَهُمْ بِإِلَيْيَ هِيَ أَحَسَنُ»<sup>(٢)</sup> ، قوله صلى الله عليه وسلم : ( خاطبوا الناس على قدر عقولهم .. )<sup>(٣)</sup> ، فإنه جلب في باب النبوات من الأساليب والعبارات التي لا يفهم جل الناس المراد منها إما لتعدد أوجه تفسيراتها وكثرة احتمالاتها ، وإما لبعدها عن المجال الذي استعملت فيه لهجر علماء أهل السنة لاستعمالها فيه لوفرة العبارات الموافقة للكتاب والسنة ووضوح دلالتها عندهم بحيث يستهجنون أساليب الفلاسفة وعباراتهم القلقة .

ومهما اعتذر الإمام الغزالى بأن : ( الذين لم تستحكم في العلوم سرائرهم ، ولم تتفتح إلى أقصى غايات المذاهب بصائرهم ) قد اعترضوا : ( على بعض الكلمات المبثوثة في تصانيفنا في أسرار علوم الدين .. وزعمت - هذه الطائفة - أن تلك الكلمات من كلام الأوائل ، مع أن بعضها من مولدات الخاطر ، ولا يبعد أن يقع الحافر على الحافر ، وبعضها يوجد في الكتب الشرعية ، وأكثيرها موجود معناه في كتب الصوفية . وهب أنها لم توجد إلا في كتبهم ، فإذا كان ذلك الكلام معقولا في نفسه ، مؤيدا بالبرهان ولم يكن على مخالفه الكتاب والسنة فلهم ينبغي أن يهجر ويترك )<sup>(٤)</sup> .

(١) انظر المتنفذ ٦٦ ، ٦٧ .

(٢) سورة النحل ، آية ( ١٢٥ ) .

(٣) إحياء علوم الدين ١/٣٩ ، وانظر صحيح البخاري ، كتاب العلم ، باب من خص بالعلم قوما دون قوم ، الحديث تعليقا ( ١٢٧ ) وانظر صحيح مسلم ، المقدمة ، باب النهي عن الحديث بكل ما سمع ، وهو موقف على ابن مسعود رضي الله عنه ، وانظر فتح الباري ٢٢٥/١ .

(٤) المتنفذ ٤٥ ، ٤٦ وقارن بما في فيصل التفرقة بين الإسلام والزنادقة ، ضمن مجموعة رسائل الإمام الغزالى ( ٣ ) دار الكتب العلمية ، بيروت ١٤٠٦ھـ ، ١١٥ . ومنهاج العابدين إلى =

إن هذا الاعتذار وما جاء بعده من تعليل وبيان لما يترتب عليه من إهمال جملة من الشريعة وما يلحق بذلك من المفاسد ، لا يمنع من القول بأن الإمام الغزالى خاطب الناس بما لا تدركه عقولهم أو جلّهم ، وأنه سلك في باب النبوات مسالك الفلاسفة الأوائل في الأسلوب والتمثيل والشرح ، كما شرح هو ذلك نفسه ، سواء كان ذلك من وقع الحافر على الحافر ، أو استحساناً وتقليداً علىٰ بعده – عندي – منه حيث إنه يستند عليهم في التقد في هذا المجال بالذات معلناً أن العقل لا مستند لهم فيه ، وعليه فمن كلامه نأخذ أن كلامهم في النبوات ليس معقولاً في نفسه ولا مؤيداً بالبرهان ، وفيه مخالفة للكتاب والسنة ، وكان ينبغي أن يهجر ويترك ، وإن كان التطابق العلمي والفكري بين أسلوبهم وأسلوبه لم يتم إلا في حالات نادرة محتملة<sup>(١)</sup> .

إن الإمام الغزالى نقل بأمانة يشهد له بها في كتاب « مقاصد الفلسفه » ، علوم الفلسفه في المنطق ، والإلهيات ، والطبيعتيات ، ومن ذلك أنه شرح في : المقالة الخامسة في ما يفيض على النقوس من العقل الفعال ، من قسم الطبيعتيات عندهم حيث ذكر فيه عشرة أمور تتعلق بتأثير النفس بما يفيض عليها من العقل الفعال .

ومن هذه الأمور : ( سبب الرؤيا الصادقة ، ثم الرؤيا الكاذبة ، ثم سبب إدراك النفس علم الغيب .

ثم اتصالها بعالم العلو

ثم سبب مشاهدتها ورؤيتها في اليقظة صوراً لا وجود لها في الخارج .

= الجنـة ط ١٤٠٩ هـ ، ضمن مجموعة رسائل الإمام الغزالـي (٤) .

(١) انظر إثبات النبوات لابن سينا على ، حقيقها وقدم لها ، ميشال مرمرة ، دار النهار للنشر ، بيروت ١٩٦٨ م ، ٤٧-٤١ ، وأحوال النفس ، رسالة في النفس وبقائها ومعادها للمؤلف نفسه ، تحقيق وتقديم ، الدكتور / أحمد فؤاد الأهوازي ، طبع دار إحياء الكتب العربية ، عيسى البابي الحلبي وشركاه ، ط ١ ، ١١٤ هـ ١٣٧١ وما بعدها .

ثم معنى النبوة والمعجزات وطبقاتها .

ثم وجود الأنبياء ، ووجه الحاجة إليهم )<sup>(١)</sup> .

وبحثاً عن حقيقة النبوة والرسالة والعلاقة بينهما عند الإمام الغزالى يجدر بنا أن نأتي ببعض ما كتبه على لسان الفلاسفة لنقارنه بما كتبه هو مفهوماً له عن النبوة والرسالة لنرى مدى مصداقية ما أشرنا إليه من التوافق مع ملاحظة عدم التطابق .

يشرح الإمام الغزالى سبب الرؤيا الصادقة فيبدأ بعرض صلة الروح بالبدن وحاجة البدن إلى الراحة والنوم الذي تحصل الرؤيا أثناءه فيقول : الخامس في سبب الرؤيا الصادقة :

( ... فإذا ركدت الحواس بسبب انحباس الروح الحاملة لقوة الحسنها ، بسبب من هذه الأسباب - المتقدمة - بقيت النفس فارغة عن شغل الحواس ، لأنها لا تزال مشغولة بالتفكير فيما تورده الحواس عليها .

إذا وجدت فرصة للفراغ ، وارتفع عنها المانع ، استعدت للاتصال بالجوهر الروحانية الشريفة العقلية التي فيها نقش الموجودات كلها ، المعبر عنها في الشرع باللوح المحفوظ .

فانطبع فيها ، أعني في النفس ، ما في تلك الجوهر من صورة الأشياء ، لاسيما ما يناسب أغراض النفس ويكون مهماً لها .

ويكون انطباع تلك الصورة في النفس منها ، عند الاتصال ، كانطباع صورة مرآة في مرآة أخرى تقابلها عند ارتفاع الحجاب بينهما . وكل ما يكون في إحدى المرأتين يظهر في الأخرى بقدرها )<sup>(٢)</sup> .

ثم أخذ في بيان كيفية حفظ الحافظة للصور الجزئية الواردة عليها في

(١) المصدر المذكور تحقيق الدكتور / سليمان دنيا ، ط دار المعارف بمصر ١٩٦١ م ، ٣٧١ .

(٢) مقاصد الفلسفة ٣٧٦ ، ٣٧٧ .

النوم ، وما يدخل ذلك من سلط المتخيلة ، وما يعانيه المعتبر للمرائي من تتبع تلك الانتقالات والمحاكاة... .

إلى أن قال :

(السادس : أضيغات الأحلام ، وهي المنامات التي لا أصل لها ، وسببها حركة القوة المتخيلة ، وشدة اضطرابها ، فإنها في أكثر الأحوال لا تفتر عن المحاكاة والاقلبات . وكذلك في حال النوم لا تفتر أيضاً في أكثر الأحوال<sup>(١)</sup> .

وقد بين أيضاً أن النفس إذا كانت ضعيفة اشتغلت بمحاكاتها ، فلا تستعد للاتصال بالجواهر الروحانية<sup>(٢)</sup> ، ثم يشرح السبب الذي يجعل القوى المتخيلة مضطربة هــذا الاضطراب بالإضافة إلى ضعف النفس فيوضخ أنه تابع لأحوال البدن وما يغلب عليه من طبائع . إلى أن قال :

(السابع : في معرفة سبب الغيب في اليقظة :

اعلم أن سبب الحاجة إلى النوم لإدراك علم الغيب بالرؤيا ، ما أورده من ضعف النفس وكون الحواس شاغلة لها ، حتى إذا ركدت الحواس ، اتصلت النفس بالجواهر العقلية ، واستعدت للقبول منها .

ويمكن أن يكون ذلك لبعض النفوس في اليقظة من وجهين :

أحدهما : أن لقوى النفس قوة ، لا تشغله الحواس ، ولا تستولى عليها ، بحيث تستغرقها وتمعنها من شغلها ، بل يتسع ويقويها للنظر إلى جانب العلو وجانب السفل جميعاً ، كما يقوى بعض النفوس ، فيجمع في حالة واحدة ، بين أن يتكلم ويكتب .

فمثل هذه النفوس يجوز أن يفتر عنها في بعض الأحوال ، شغل

(١) السابق . ٣٧٨

(٢) السابق .

الحواس ، ويطلع إلى عالم الغيب . فيظهر لها منه بعض الأمور فيكون مثل :  
البرق الخاطف ، وهذا النوع من النبوة .

ثم إن ضعفت المتخيلة بقي في الحفظ ما انكشف من الغيب بعينه ، وكان  
وحياناً صريحاً .

ثم وضع أن هذا السبب نوع كمال ، وأن المتخيلة إذا نشطت فيه بالمحاكاة  
كان من الوحي الذي يحتاج إلى تعبير كالرؤيا التي تفتقر إلى التعبير .

وأما السبب الثاني : فهو نوع نقصان لتغلب المزاج إلى الطبيعة السوداء  
حيث يبقى الشخص ضعيف الروح كالمبهوت ( وهذا أيضاً لا يستحيل أن  
ينكشف لنفسه من الجوهر الروحانية شيء من الغيب ، فيتحدث به ويجري  
على لسانه . وهذا يوجد في بعض المجانين والمصروعين ، وبعض الكهان  
من الأعراب ، فيحدثون بما يكون موافقاً لما سيكون )<sup>(١)</sup> .

( والثامن : في سبب رؤية الإنسان في اليقظة صوراً لا وجود لها .  
وذلك أن النفس قد تدرك الغيب إدراكاً قوياً ، فيبقى عين ما أدركه في  
الحفظ ، وقد قبله قبولاً ضعيفاً تستولي عليه المخيلة فتحاكاه بصورة  
محسسة .

( فلا فرق بين أن تقع الصورة في الحس المشترك من خارج ، أو من  
داخل ، .. فمهما ضعف العقل عن ردها وتكتذيبها بسب مرض من الأمراض لم  
يبعد أن ينطبع في الحس المشترك ، ما يقع في المخيلة ، فيرى المريض صوراً  
لا وجود لها .

بل إذا غلب الخوف ، واشتد توهם الخائف ، وتخيله إياه ، وضعف  
النفس والعقل المكذب ، فربما يمثل للحس صورة المخوف منه ، حتى يشاهد  
ويبصر ما يخافه .

---

(١) السابق ٣٧٨ ، ٣٧٩ .

ولهذا يرى العجب الخائف صورا هائلة... وقد تشتد شهوة هذا العليل الضعيف فيشاهد ما يشهيه ، ويمد إليه يده ، كأنه يأكله ، ويرى صورا لا وجود لها بسبب ذلك<sup>(١)</sup> .

وهنا يصل الإمام الغزالى إلى صميم مفهوم النبوة وحقيقةها عند الفلاسفة الذين تعنى شرح مقاصدهم دون رد عليهما في محلها فيقول :

التاسع : في أصول المعجزات والكرامات .

وهي ثلاثة خواص :

**الخاصة الأولى** : في قوة النفس في جوهرها ، بحيث تؤثر في هيولى العالم بإزالة صورة وإيجاد صورة ، بأن تؤثر في استحالة غيرها ، ويؤثر في استحالة الهواء غيما ، ويحدث مطرا كالطوفان ، أو بقدر الحاجة للاستقاء ، أو ما يجري مجراً ذلك ، وهو ممكن ) ثم يضرب أمثلة لتوضيح أن النفس الإنسانية مؤثرة في بدنها مع شدة شبهاها بجواهر النفوس الملائكية .. وهو بالأمثلة التي يضربها يبين أن النفس تحدث في البدن تغيرات بمجرد التصور :

( فإذا صار مجرد التصور سبباً لحدوث هذه التغيرات في هيولى البدن .. فيجوز أن تؤثر في بدن غيره ، مثل هذا التأثير أو دونه .. وقد يتعدى أثر بعض النفوس إلى بدن آخر حتى يفسد الروح بالتوهّم ، ويقتل الإنسان بالتوهّم ، ويعبر عن ذلك بأنه إصابة العين ... وإذا كان هذا ممكناً لم يبعد أن تقوى نفس من النفوس على الندور على قوة أكثر من هذا ، فيؤثر في هيولى العالم بإحداث حرارة وبرودة وحركة .. ومثل هذا يعبر عنه بالكرامة والمعجزة ) .

**الخاصة الثانية** : للقوة النظرية ، وهي أن تصفو النفس صفاء يكون شديد الاستعداد والاتصال بالعقل الفعال حتى يفيض عليها العلوم ، فإن النفوس منقسمة :

---

(١) نفسه ، ٣٧٩ ، ٣٨٠ .

إلى ما يحتاج إلى التعليم ، وإلى ما يستغني عنه .  
والمحاجج إلى التعليم : منه ما يؤثر فيه التعليم ، وإن طال تعبه . ومنه  
ما يتعلم سريعا .

وقد يوجد من يستنبط الشيء من نفسه ، من غير معلم ، بل العلوم كلها لو  
تؤملت لوجدت مستنبطة من التفوس ، فإن المعلوم الأول ، لم يكن متعلما من  
معلم ، بل يرتفق ذلك إلى من عرف من نفسه .  
وما من ناظر إلا وهو يذكر استنباطات كثيرة ، قد استنبطها من نفسه من غير  
معلم ) .

ثم أخذ في بيان تفاوت العقلاة في شدة الحدس والذكاء وإدراك الحد  
الأوسط والوصول إلى النتائج إلى أن قال :

( ومن انكشفت له هذه المعقولات كلها في زمان قصير من غير تعلم ،  
فيقال إنه النبي أو ولدي ، ويسمى ذلك كرامة أو معجزة للنبي . وهو ممکن وليس  
بمحال ) .

### الخاصية الثالثة : للقوة المتخيلة :

أن النفس قد تتقوى كما سبق ، وتتصل في اليقظة بعالم الغيب كما سبق ،  
وتحاكي المتخيلة ما أدركت بصور جميلة ، وأصوات منتظمة ، فيرى في  
اليقظة ويستمع ما كان يراه ويسمعه في النوم للسبب الذي ذكرناه ، فتكون  
الصورة المحاكية المتخيلة للجوهر الشريف ، صورة عجيبة في غاية الحسن ،  
وهو الملك الذي يراه النبي ، أو الولي ، أو تكون المعارف التي تصل إلى  
النفس من اتصالها بالجواهر الشريفة يتمثل بالكلام الحسن المنظوم الواقع في  
الحسن المشترك ، فيكون مسموعا ، فهذا أيضاً ممکن غير مستحيل .

### فهذه طبقات النبوة :

ومن اجتمعت له هذه الثلاث فهو النبي الأفضل ، وهو في الدرجة القصوى  
من درجات الإنسان ، وهي متصلة بدرجات الملائكة ) .

ثم شرح أن الأنبياء متفاوتون في هذه الخصائص وتبعداً لذلك تفاوتوا في منازلهم فيقرب من الله تعالى وملايئته .

العاشر : في إثبات أن النبي لابد له أن يدخل تحت الوجود ، وأن يصدق بدخوله في الوجود ) .

ويريد بذلك العناية الإلهية وحاجة العالم إلى نظام يقوم على العدل ، (فنظام العالم لا يستغني عنمن يعرفهم وجه صلاح الدنيا والآخرة ، ولا يشتغل بذلك كل واحد ) .

ثم يوجز أن الله تعالى قادر في خلقه مقادير وهداهم إلى الاستفادة بالعلم مما أعطاهم ، ذلك أن مصالح الدنيا والآخرة لا تعرف إلا من قبل من خلق وأعطى ثم هدى ، وترتيب الوسائل في ذلك هو أن : (الملك واسطة بين الله تعالى والنبي . والنبي واسطة بين الملك والعلماء . والعلماء واسطة بين النبي والعوام . والعالم قريب من النبي . والنبي قريب من الملك . والملك قريب من الله سبحانه وتعالى . ثم تتفاوت درجات الملائكة والأنبياء ، والعلماء في مراتب القرب ، تفاوتاً لا يحصى ) .

إلى هنا يختتم الإمام الغزالى هذا الكتاب الذي لخصنا منه هذه الفقرات بقوله : ( فهو ما أردنا أن نحكى من علومهم المنطقية ، والإلهية ، والطبيعية ، من غير اشتغال في تمييز الغث من السمين . والحق من الباطل . ولنفتح بعد هذا كتاب ( تهافت الفلسفه ) حتى يتضح بطلان ما هو باطل من هذه الآراء )<sup>(١)</sup> .

من المعلوم أن هذه الأفكار التي تضمنتها هذه النصوص في معظمها وليدة بيئة لا ترجع إلى كتاب مقدس ، وإنما تعتمد منهجاً عقلياً يقحم العقل فيما لا يمكن أن يصل فيه إلى أمر مقطوع به في المغيبات لذا نجد أن فقرات هذه النصوص التي عرضناها مذيلة في الغالب بأن هذا الأمر المقترن لا يستحيل في

(١) مقاصد الفلسفه ٣٨٠ وما بعدها .

العقل أو يجوز أو من الممكنت أو من المستحيلات التي يدركها العقل بالبدهيات .

وإذا كانت في معظمها كذلك فإنه لا يخفى أنها مطعمة بأفكار وعبارات من بيئه تؤمن بمصادر للمعرفة غير العقل إلا أن المنهج العقلي قد طغى عليها حتى قلل من شأن المعرفة التي مصدرها النبوة .

وعلى العموم فإن الأمور المذكورة هنا في « مقاصد الفلسفة » لا تعدو سرداً لأمور مشتركة بينبني آدم عموما وإن كانوا بلا شك يتفاوتون فيها صدقاإدراكاً وأثراً وصحة ومرضاً فغاية ما فيها جعل قوة جوهر النفس وصفاتها ونفوذ مخيلتها أصولاً للمعجزات والكرامات .

وبما أن الإمام الغزالى يعلم أن الفلسفة في الإسلام مزجوا كلامهم بكلام أهل الحق لترويج باطلهم<sup>(١)</sup> ، فقام باستقراء كلامهم وقسمه إلى ثلاثة أقسام :

- ١- قسم يجب التكفير به .
- ٢- قسم يجب التبديع به .
- ٣- قسم لا يجب إنكاره<sup>(٢)</sup> .

وعندما ينظر الباحث إلى رد الإمام الغزالى على فقرات النصوص السابقة يجد أنه أي الغزالى يأخذ على الفلسفة اعتبارها من الطبيعيات ويذهب إلى أن الأولى بها أن تذكر في الإلهيات . التي يعلم أن أخطاءهم فيها كثيرة وهذا استدراك في المنهج أما الرد فمنه قوله :

( أما الملقبة بالطبيعيات فهي علوم كثيرة : نذكر أقسامها ، ليعرف أن الشرع ، ليس يقتضي المتنازعة فيها ، ولا إنكارها إلا في مواضع ذكرناها ) ثم سرد أصولها وفروعها التي منها علوم الغيب ومصادر المعرفة الأخرى ثم قال مؤكداً القول السابق :

(١) المنفذ ٣٤ .

(٢) نفسه ٣٨ وانظر تهافت الفلسفه ٣٠٧ ، ٣٠٨ .

( وليس يلزم مخالفتهم شرعاً في شيء من هذه العلوم وإنما نخالفهم ، من جملة هذه العلوم ، في أربع مسائل ) ، والتي يهمنا منها الأولى وهي في نصه وتعليقيه :

( الأولى : حكمهم بأن هذا الاقتران المشاهد في الوجودات بين الأسباب والمسبيات ، اقتران تلازم بالضرورة ، فليس في المقدور ، ولا في الإمكان ، إيجاد السبب دون المسبب ، ولا وجود المسبب دون السبب . . .

وإنما يلزم النزاع في الأولى ، ( يعني التي ذكرناها ) من حيث إنه ينبغي عليها إثبات المعجزات ، الخارقة للعادة ، من قلب العصا ثعبانا ، وإحياء الموتى ، وشق القمر ، ومن جعل مجاري العادات لازمة لزوما ضروريأ أحال جميع ذلك ، وأولوا ما في القرآن ، من إحياء الموتى ، وقالوا : أراد به ، إزالة موت الجهل ، بحياة العلم ، وأولوا تلطف العصا ، سحر السحرة ، بإبطال الحجة الإلهية ، الظاهرة على يد موسى ، صلى الله عليه وسلم ، شبّهات المنكرين ، وأما شق القمر ، فربما أنكروا وجوده ، وزعموا أنه لم يتواتر

ثم حكم عليهم أنهم : ( لم يثبتوا من المعجزات الخارقة للعادات إلا ثلاثة أمور ) ثم لخصها بأوجز مما ذكره في المقاصد حسب ما تقدم إلى أن ختم ذلك بقوله :

( فهذا مذهبهم في المعجزات ، ونحن لا ننكر شيئاً مما ذكروه ، وأن ذلك مما يكون للأنبياء - صلوات الله عليهم وسلمه - وإنما ننكر اقتصارهم عليه ، ومنعهم قلب العصا حية ، وإحياء الموتى وغيره ، فلزم الخوض في هذه المسألة ، لإثبات المعجزات ، ولأمر آخر ، وهو نصرة ما أطبق عليه المسلمين ، من أن الله تعالى قادر ، على كل شيء ، فلنخوض في المقصود )<sup>(١)</sup>.

وحاصل ما خاص فيه معهم في مسألة الاقتران بين ما يعتقد في العادة أنه سببا ، وبين ما يعتقد مسببا أنه ليس ضروريأ خلافا لما هو مقرر عندهم ،

---

(١) تهافت الفلسفة ٢٣٤ ، ٢٣٥ ، ٢٣٦ ، ٢٣٧-٢٣٨ .

وضرب لهم أمثلة على أن الوجود عند الشيء لا يدل على أنه موجود به فالاحتراق بالنار وانسلاك الروح في النطفة وغير ذلك من أنه لا دليل على الاقتران فيه إلا لمشاهدة ( والمشاهدة تدل على الحصول عندها ولا تدل على الحصول بها ) .

أما في المثال الأول فقد حكم ضدهم بأن ( فاعل الاحتراق .. هو الله تعالى ، إما بوساطة الملائكة ، أو بغير وساطة ، فأما النار وهي جمد فلا فعل لها ) .

وأما في المثال الثاني : فقد حكم عليهم بأنه لم يقل أحد من الفلاسفة المقربين بالصانع الذي الكلام معهم - أن الأب فاعل ابنه أو أن : ( انسلاك الروح والقوى المدركة والمحركة في نطفة الحيوانات ) متولد عن الطبائع ، ( بل وجودها من جهة الأول ، إما بغير وساطة ، وإما بواسطة الملائكة ، الموكلين بهذه الأمور الحادثة ) ، ( ... ولهذا اتفق محققوهم ، على أن هذه الأعراض والحوادث ، التي تحصل عند وقوع الملاقاة بين الأجسام ، وعلى الجملة عند اختلاف نسبها ، إنما تفيض من عند واهب الصور ، وهو ملك من الملائكة .. ) .

ويتمسك الإمام الغزالى في وجه ادعاءات الفلاسفة أن الأسباب لا تختلف عنها مسبباتها وأن ذلك من ضرورياتها ببيان أن الله تعالى يفعل بالاختيار والإرادة وأن الممكناً يجوز أن تقع ويجوز أن لا تقع ( واستمرار العادة بها مرة بعد أخرى ، يرسخ في أذهاننا ، جريانها على وفق العادة الماضية ترسيخاً لا تنفك عنه ، بل يجوز أن يعلم النبي من الأنبياء - عليهم السلام - بالطرق التي ذكروها ، - يعني الفلسفـة - أن فلاناً لا يقدم من سفره غداً ، وقدومه ممكن ، ولكن يعلم عدم وقوع ذلك الممكـن.. فلا مانع إذن من أن يكون الشيء ممكناً ، في مقدورات الله تعالى ، ويكون قد جرى في سابق علمه ، أنه لا يفعله مع إمكانه ، في بعض الأوقـات ، ويخلق لنا العلم بأنه ليس يفعله في ذلك الوقت ) .

فالخصم عند الإمام الغزالى في إنكاره للمعجزات الحسية لا دليل عنده إلا عدم المشاهدة : ( وفي مقدرات الله تعالى غرائب وعجائب ، ونحن لم نشاهد جميعها ، فلم ينبغي أن ننكر إمكانها ، ونحكم باستحالتها ) .

قدرة الله تعالى جارية بالنصرف في المادة وعناصرها مدبرة لأطوارها ومعجزات الأنبياء من هذا القبيل .

( فال الأولى بنا وبكم إضافة ذلك إلى الله تعالى ، إما بغير واسطة أو بواسطة الملائكة ) .

فهذا لا يقل درجة عن زعمهم أن تلك الخوارق تصدر عن نفس النبي أو باقتراحه من مبدأ آخر ، وإن كنا كما يقول الإمام الغزالى لا ننكر أن : ( الشيء إذا كان في نفسه ممكنا والمبدأ به سمحًا جواداً ) وانصرفت له همة النبي وتعين نظام الخير في ظهوره لاستمرار نظام الشرع أن ذلك ( مرجحاً جهة الوجود ) ( ولا يصير الخير معينا فيه إلا إذا احتاج النبي ، في إثبات نبوته إليه لافتة الخير )<sup>(١)</sup> .

إلى هنا نكون قد فهمنا أن الإمام الغزالى كان فاهماً لمقاصد الفلاسفة غير منكر لما صرّح عنه عدم مخالفته للعقل والشرع ، ولذا وافقهم على القول بالخصوصيات الثلاث للنبي وناظرهم في القول بالاقتران في الأسباب لما رتبوا على ذلك من إنكار معجزات الأنبياء عليهم الصلاة والسلام ، وأنكر عليهم الاقتصار على الخصوصيات الثلاث أو ما يلزم منه القول بعلم المخلوق بالجزئيات أو الأثر المباشر للحوادث من دون الله تعالى إذ الإمام الغزالى كما هو واضح يربط أصل النبوة وإمكانها بقدرة الله تعالى وحكمته و اختياره وتدبيره لخلقه . على أن ابن رشد في تهافت التهافت يعقب على كلام الإمام الغزالى الذي نقلناه من المقاصد والتهافت قائلاً :

( أما الكلام في المعجزات فليس فيه للقدماء من الفلاسفة قول ، لأن هذه

(١) السابق ٢٤٦ ، ٢٤٧ ، وقارن بما في الاقتصاد في الاعتقاد ، ١٢١ .

كانت عندهم من الأشياء التي لا يجب أن يتعرض للفحص عنها ، وتجعل مسائل ، فإنها مبادئ الشرائع ، والفاخض عنها والمشكك فيها يحتاج إلى عقوبة عندهم .. وأنه لا يشك في وجودها .

وأن كيفية وجودها ، هو أمر إلهي معجز عن إدراك العقول الإنسانية )<sup>(١)</sup> ، ثم كرر ابن رشد أنه لا يعلم أحداً من الفلاسفة فحص هذه المسائل المتعلقة بوجود الله تعالى ، ووجود السعادة والفضائل قبل ابن سينا إلى أن قال : ( وليرعلم أن طريق الخواص في تصديق الأنبياء طريق آخر قد نبه عليه أبو حامد وابن سينا - في غير ما موضع . وهو الفعل الصادر عن الصفة التي بها سمي النبي نبيا . الذي هو الإعلام بالغيوب .

ووضع الشرائع المواقف للحق ، والمفيدة من الأعمال ما فيه سعادة جميع الخلق .

وأما ما حكاه في الرؤيا عن الفلسفه فلا أعلم أحداً قال به من القدماء إلا ابن سينا .

والذي يقول به القدماء في أمر الوحي والرؤيا إنما هو عن الله تبارك وتعالى ، بتوسط موجود روحي ليس بجسم ، وهو واهب العقل الإنساني عندهم ، وهو الذي تسميه الحذاق منهم ، العقل الفعال ويسمى في الشريعة ملكا )<sup>(٢)</sup> .

والذى صرخ ابن رشد به هنا من تنبية الإمام الغزالى على الصفة التي يكون بها النبي نبيا قد تبناها بغير عزو في كتابه « مناهج الأدلة في عقائد الملة » في المسألة الثانية في بعث الرسل )<sup>(٣)</sup> .

(١) تهافت التهافت ، للقاضي أبي الوليد محمد بن رشد ، القسم الثاني ، تحقيق الدكتور سليمان دنيا ، دار المعارف بمصر ، ١٩٦٥ م ٧٧٣-٧٧٤ .

(٢) السابق ٧٧٦ .

(٣) المصدر المذكور تقديم وتحقيق الدكتور / محمود قاسم ، مكتبة الأنجلو المصرية ، ط ٢ ، ١٩٦٤ م ، ٢١٥ .

ولا يخفى أن الإمام الغزالى متأثر أو ناقل عن ابن سينا ، وغير خاف أيضاً أنه مطلع على ما خاض فيه الفلاسفة الأقدمون من هذه المسائل ، وما أوردناه من نقله عنهم وتعقبه لهم فيما استدركه أو أنكره يكفي في توضيح معرفته بمعارفهم والذي يهمنا من ذلك هو القدر الذي نفهم به ما يأتي :

١- مفهوم النبوة وحقيقةها .

٢- حقيقة الملائكة .

٣- الوحي وكيفيته .

لأن هذه العناصر الثلاثة إن خالف فيها الإمام الغزالى الفلاسفة الأقدمون أو المحدثون كابن سينا والفارابي من المتكلمين في الإسلام وغيرهما كان خارجاً في باب النبوة عن أنماط الفلسفه ، وإن كان موافقاً لهم في وجه لا يخل التسليم به في منهج العقل والنقل فلا لوم عليه في ذلك وخصوصاً إذا لاحظنا ما أسلافنا من تطور حياته العلمية .

أما ما زاد عن ذلك فهو محل البحث والمؤاخذة .

و قبل أن نسير في استكمال نصوص الإمام الغزالى في مفهوم النبوة نذكر أنه قال : ( والعاقل يعرف الحق ، ثم ينظر في نفس القول ، فإن كان حقاً قبله ، سواء كان قائله مبطلاً أو محققاً... )<sup>(١)</sup> .

وبهذا المنهج المقترح سوف نسير بإذن الله تعالى ، فنقول إن الإمام الغزالى جاء كلامه في النبوة في كتابه : معارج القدس في مدارج معرفة النفس<sup>(٢)</sup> مطابقاً لكلام ابن سينا في كتابه : أحوال النفس<sup>(٣)</sup> .

كما يشابه في غرابة الأسلوب والتدرج في الفكرة إلى حد كبير منهج ابن

(١) المنفذ ٤٥ .

(٢) المصدر المذكور ١٣٢ وما بعدها .

(٣) المصدر المذكور ١١٤ وما بعدها .

سينا في كتابه : إثبات النبوات<sup>(١)</sup> ، ونقتصر هنا على نقل كلامه هو دون كلام غيره لأن ذلك هو المنشود .

رأينا أن الإمام الغزالى استبعد نهائياً إدراك العقلاة لخصائص النبوة بوسائل الحسن ومدركات العقول والتجارب . وأن من أدلة أصلها الرؤيا المنامية وجود علوم لها خصائص فوق مستوى العقل والتجربة كالطب والنجوم ، الأمر الذي نجزم بأنها من قبل الله تعالى بواسطة معلم علمها للناس .

ومن هذا نعلم أن النبوة والرسالة عنده هبة من الله تعالى يعده الله لها من شاء من عباده ، فهذا هو نتيجة بحثه بعد هذا العنوان : ( بيان أن الرسالة هل هي حظوظة مكتسبة أم أثره ربانية ) .

قال : ( فنقول : اعلم أن الرسالة أثره علوية وحظوظه ربانية وعطية إلهية لا تكتسب بجهد ولا تناول بكسب . ﴿اللَّهُ أَعْلَمُ حِيثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ﴾<sup>(٢)</sup> . ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلَا أَلِيمَنُ﴾<sup>(٣)</sup> .

لكن الجهد والكسب في إعداد النفس لقبول آثار الوحي بالعبادات المشفوعة بالتفكير والمعاملات الخالصة عن الرياء والسمعة من لوازمهها .

فليس الأمر فيها اتفاقاً جزافياً حتى ينالها كل من دب ودرج ، أو مرتبًا على جهد وكسب حتى يصيبيها كل من فكر وأدلج ) .

( فالنبوة لنوع الأنبياء ليست مكتسبة لأشخاص النوع وإن العمل بموجب النبوة ليس يخلو عن اكتساب و اختيار لإعداد واستعداد<sup>(٤)</sup> ، فكما أن الإنسانية لنوع الإنسان غير مكتسبة لأشخاص النوع ، والملائكة لنوع الملائكة ليست مكتسبة لأشخاص النوع فكذلك النبوة ، ولكن العمل بموجب النوعية ليس

(١) المصدر المذكور ٤١ وما بعدها .

(٢) سورة الأنعام ، آية (١٢٤) .

(٣) سورة الشورى ، آية (٥٢) .

(٤) معارج القدس ١٣١ .

يخلو عن اكتساب واختيار لإعداد واستعداد كالتبعد والعزلة عن مواطن الشر وأهله واكتساب الأخلاق الحميدة والصفات الجميلة .

( على أنها أحوال عرضية ، وأعراض طارئة على النوعية ، بنوع استحباب واستحقاق ، من كمال تركيب المزاج ) .

ثم عدد الإمام الغزالى من صفات الأنبياء الحميدة التي فارقوا بها بني آدم وتمكنوا بها من حمل أعباء الرسالة على ما سيأتي إن شاء الله تعالى في فصل صفات الأنبياء .

ومن قوله في النبي صلى الله عليه وسلم : ( أنه لطيف الشمائل إذا تحرك وسكن ، قد نهض باحتمال أعباء ما حمل من الرسالة فأدتها ، وأفاض رحمته على العالمين فوقهاها صلى الله عليه وعلى آله الطيبين الطاهرين )<sup>(١)</sup> .

خلاصة هذا المبحث هي أن الإمام الغزالى بحث في حقيقة النبوة والرسالة مقررياً مفهومهما والعلاقة بينهما للمسلمين ، راداً على غيرهم من اليهود والنصارى والبراهمة وال فلاسفة المنكرين لأصل النبوة أو المقدمين العقل والفلسفة على علوم الأنبياء وما جاؤوا به من أحكام ومعارف ، مستنكرةً عليهم اقتصارهم على ثلث خصائص من خصائص الأنبياء الكثيرة ومن هذا نصل إلى ما يأتي :

١- أن النبي عند الإمام الغزالى هو من نبأه الله بالوحى . بأى طرق الوحي كان ذلك على ما سيأتي تفصيله إن شاء الله في الفصل الثاني من هذا الباب .

٢- أنه أي الإمام الغزالى يفرق بين النبوة والرسالة تبعاً للجمهور ، إذ يقول : ( فاما علم الوحي فخاص بالرسل موقف عليهم ، كما كان لأدم وموسى عليهم السلام ، وإبراهيم و Mohammad صلى الله عليهما وسلم ، وغيرهم من الرسل ، وفرق بين الرسالة والنبوة ، فالنبوة : قبول النفس القدسية حقائق المعلومات والمعقولات إلى المستفيدين والقابلين ، وربما يتفق قبول نفس من

(١) السابق ، ١٣٢ .

- النفوس ولا يتأتى لها التبليغ لعذر من الأعذار وسبب من الأسباب )١( .
- قلت : قد يكون عذر عدم التبليغ أنه بُلغ قبله الأصل ، ولكن المبدأ يدعى ويُسوس ويصلح الناس ، كما يُفهم من بقية النص )٢( .
- ٣- أنه يرى أن النبوة هبة من الله تعالى لا واجبة ولا مستحبة بل جائزة ، ولا كسب للنبي فيها بعقل أو علم أو تجارب أو عزلة وخلوة وتعبد .
- ٤- وأنه من سنة الله تعالى فيمن يختاره من عباده بإرادته وأمره الذي يختص به أن يكون على مرتبة من العقل والفطنة والأدب والأخلاق الفاضلة بحيث يكون في ذلك معجزاً للنبي آدم .
- ٥- وأن النبي يتلقى الوحي عن الله تعالى بطرق عديدة ومنها وأعلاها أنه يخاطبه الملك المكلف بالوحي ويراه وغيره من الناس لا يراه ولا يفهم عنه إن سمع صوته .
- ٦- وأن مرتبة النبوة ليست فوقها مرتبة ، وأنه لا نور يستضاء به إلا ما أخذ من مشكاة النبوة .
- ٧- وأن العقل يدل على صدق الرسول وينتهي عند ذلك الحد ثم يتلقى من النبي بالقبول ما يقوله .
- ٨- وأن دور العقل في تحصيل العلم بأصل النبوة وإثباتها يتناول أموراً عديدة منها النظر في أطوار الإنسان ذاته وما حصل له من النمو في التمييز والعقل والتجارب التي تكسب العلم والحكمة ، فيصل من ذلك إلى أن هذه الأطوار التي يبيّن كل واحد منها ما بعده بحيث لو ذكر لمن لم يحصل له لأنكره وكذب مدعيه ، فينتج من ذلك أن يجوز أن هناك أطواراً أخرى لم يصل إليها وحواسه وعقله وما جاء عليه من أطوار أخرى لا تصل إليها .
- ٩- وأن الإنسان أعطي نموذجاً من الوحي الذي هو الرؤيا الصادقة وذلك من

(١) الرسالة اللدنية ١٠٣ .

(٢) انظر المرجع السابق ١٠٤ ، ١٠٥ .

لطف الله تعالى به حتى يكون عنده نوع من المشاركة للأنبياء لكي يفهم معنى النبوة والرسالة ، والملائكة والوحى ، وغير ذلك من الغيب ، الذي لا ينال بالنظر وإنما يتلقى من الخبر .

١٠ - ويرى الإمام الغزالى أن جهله من الناس : ( طلبوا الحقائق بالألفاظ فتختبط فيها لتخبط اصطلاحات الناس من الألفاظ )<sup>(١)</sup> ، لذا فهو يهدف في تعليمه إلى مقاصد العلوم ، ومن ذلك أن يعلم أن النبوة والرسالة هي مصدر معرفة كل العلوم التي لا تدرك بالعقل والتجارب ، لذا فلا دواء للأبدان من عللها ولا للأرواح والقلوب من أمراضها وأسقامها إلا بما جاء به الأنبياء إذ هم الأطباء و ( كما أن أدوية البدن تؤثر في كسب الصحة بخاصية فيها ، لا يدركها العقلاء ببضاعة العقل ، بل يجب فيها تقليد الأطباء الذين أخذوها من الأنبياء الذين اطلعوا بخاصية النبوة على خواص الأشياء )<sup>(٢)</sup> ، فكذلك يجب تقليد الأنبياء في أدوية القلوب والأرواح لعلمهم بخاصيتها .

وعليه فيجب على من يطلب فائدة العبادات وأثرها النافع في معالجة القلوب والأرواح أن يقلد الأنبياء في ذلك ويسلم لهم بخاصية معرفة مقاديرها وأوقاتها وأثرها كما سلم لهم في العلم بخواص الأشياء الأخرى من طب ونجوم وغير ذلك .

فهذا ما بان للإمام الغزالى بالضرورة وهو : ( أن أدوية العبادات بحدودها ومقاديرها المحدودة المقدرة من جهة الأنبياء ، لا يدرك وجه تأثيرها ببضاعة عقل العقلاء ، بل يجب فيها تقليد الأنبياء الذين أدركوا تلك الخواص بنور النبوة لا ببضاعة العقل .. )

فأدوية الأبدان مركبة والعبادات مركبة من اعتقادات وأقوال وأفعال وذلك كله : ( لا يخلو عن سر من الأسرار ، هو من قبيل الخواص التي لا يطلع عليها

---

(١) إحياء علوم الدين ١ / ٨٤ .

(٢) المنفذ ٧١ .

إلا بنور النبوة.. وعلى الجملة : فالأنبياء أطباء أمراض القلوب ، وإنما فائدة العقل وتصرفة أن عرفنا ذلك ، ويشهد للنبوة بالتصديق ولنفسه بالعجز عن درك ما يدرك بعين النبوة ، وأخذ بأيدينا وسلمنا إليها تسلیم العميان إلى القائد ، وتسليم المرضى المتحررين إلى الأطباء المشفقين . وإلى هؤلئنا مجرى العقل ومخطاه وهو معزول عما بعد ذلك ، إلا أن تفهم ما يلقى الطبيب إليه )<sup>(١)</sup> .

١١- ولما حدد الإمام الغزالى ميدان العقل والتجارب وجزم بأن خواص الأنبياء موقوفة على من أعطى النبوة ، قصد من جانب آخر إلى الرد على من يتمسك من المتكلف - كما يقول - بالتجارب ، ويدعى أنه لم يجرب ما جاءت به الأنبياء ، لذا لا يعترف بما يخبرون به من الخصائص ، فيتعجب منهم قائلاً : ( فليت شعري ! من يتسع عقله لقبول هذه البدائة ويضطر إلى الاعتراف بأنها خواص ، معرفتها معجزة لبعض الأنبياء ، فكيف ينكر مثل ذلك فيما يسمعه من قول نبى صادق مؤيد بالمعجزات لم يعرف قط بالكذب ! )<sup>(٢)</sup> .

فيريد الإمام الغزالى أن يصل إلى إقناع المتكلف بأنه إذا لم يقتض عقله تصديق الأنبياء ، وأنه استمع إلى المجربيين للطب والنجوم وجرب حتى وجد صدق بعض ذلك فسلم به قلبه ولم يحصل له ذلك فيما وراء ذلك فكيف يصدق به ؟

فيقال له : ( استمع أقوال الأنبياء فقد جربوا وشاهدوا الحق في جميع ما ورد به الشرع ، وأسلك سبيلهم تدرك بالمشاهدة بعض ذلك ) .

أما كيف يجرب ذلك فيدلله عليه الإمام الغزالى قائلاً :

( ومن نظر في أقوال رسول الله عليه الصلاة والسلام ، وما ورد من الأخبار في اهتمامه بإرشادخلق ، وتلطيفه في جر الناس بأنواع الرفق واللطف إلى تحسين الأخلاق وإصلاح ذات البين . وبالجملة إلى ما لا يصلح إلا به دينهم

(١) السابق ٨٠ .

(٢) السابق ٨٠ .

ودنياهم ، حصل له علم ضروري بأن شفقته على أمته أعظم من شفقة الوالد على ولده )<sup>(١)</sup> .

وإذا نظر إلى عجائب ما ظهر عليه من الأفعال ، وإلى عجائب الغيب الذي أخبر عنه القرآن على لسانه وفي الأخبار ، وإلى ما ذكره في آخر الزمان فظهر ذلك كما ذكره ، علم علما ضروريا أنه بلغ الطور الذي وراء العقل ، وانفتحت له العين التي ينكشف منها الغيب الذي لا يدركه إلا الخواص ، والأمور التي لا يدركها العقول )<sup>(٢)</sup> .

١٢- إن الإمام الغزالى عندما يقف بالعقل إلى هذا الحد الذي تقدم آنفا في نصوصه فإنه يعتقد أن هذا هو مجاله عند السلف الذين : ( جمعوا بالقول بين نتائج العقول وقضايا الشرع المنقول )<sup>(٣)</sup> .

إذ يوضح ذلك في معرض استدلاله بالبرهان العقلي والسمعي على أن الحق ما ذهب إليه السلف ، وأن العقلاً مجتمعون على أن المغيبات لا تدرك بالعقل .

( ولا سيما على سبيل التفصيل والتحديد كما وردت به الشرائع بل أقرروا بجملتهم أن ذلك لا يدرك إلا بنور النبوة وهي قوة وراء قوة العقل يدرك بها من أمر الغيب في الماضي والمستقبل أمور لا على طريق التعرف بالأسباب العقلية ، وهذا مما اتفق عليه الأوائل من الحكماء ، فضلاً عن الأولياء والعلماء الراسخين القاصرين نظرهم على الاقتباس من حضرة النبوة المقربين بقصور كل قوة سوى هذه القوة )<sup>(٤)</sup> .

١٣- وإذا كان الإمام الغزالى حاول أن يقف بالعقل عند حده ويعطيه أقصى

(١) السابق . ٨١ .

(٢) إحياء علوم الدين ١ / ٩٨ .

(٣) السابق ١ / ٩٨ .

(٤) إلحاد العوام عن علم الكلام ، ضمن مجموعة رسائل الإمام الغزالى ٩٢ ، وقارن بما في معارج القدس ٧٣ ، ٧٤ ، ٧٦ .

إمكاناته حتى يرينا الطور الذي بعده ، فإنه وسع لنا دائرة النفس والقلب حتى فتح أمامهما أفق الملك والملكون ومكن لهما بالتصفيه من الاطلاع على المغيبات بلا حدود واضحة . وصور القلب بأنه إن صفت كأن كالمرأة المصقوله التي لا تحجبها كدرة ولا يمنعها من أن تنطبع فيها صور المعلومات مانع خارج إذ الجواب جل جلاله يبذل الجود ولا يدخل به وإنما كدرة النفس أو القلب أو عدم التوجه إلى جهة اللوح المحفوظ هي المانع والحجاب<sup>(١)</sup> .

ويأتي إن شاء الله تعالى في الفصل الثاني من هذا الباب نصوصه في ذلك إذ هي الصدق بالوحي وطرق تكليم الله تعالى للبشر من هذا البحث المخصص لفهم حقيقة النبوة عند الإمام الغزالى .

وبهذا نكون قد اتضحت أمامنا أن الإمام الغزالى يفهم النبوة على أنها منحة ربانية واصطفاء من الله تعالى لمن رباء على عينه وأدبه الأدب الذي يؤهله لحمل أعباء الرسالة ، فعند ذلك يتزل عليه ملكاً موكلًا بالوحي إلى الأنبياء فيوحى إليه من أمره ما شاء ويوجهه إلى من يشاء من خلقه ويظل يمدء بالعلوم والمعارف التي أراد الله تعالى إبلاغها لمن بعث إليهم ذلك النبي حتى تتم مهمته .

ثم إن هذه النبوة والرسالة التي لا تناول بعقل ولا كسب ، لابد في الباحث عن حقيقتها أن يعلم أن حدها أوسع من ألفاظ المعرفين إذ هي في أصلها وإن كان العقل يقتضيها ويصدق بها فإنه لا يدرك حقيقتها لأنها طور فوقه ويكتفي أن يستدل عليها بالأثار والعلوم المتواترة والأعمال والأقوال الموجودة ، فإن اعتبر بذلك صدق بها وعلم إمكانها ووجوها واضطرار الخلق إليها وأيقن بخصائصها التي لا تنحصر في النماذج المذكورة ، ولا تشتبه بمعارف البشر دونها .

وعند ذلك أمكننا أن نحكم بأن الإمام الغزالى يخالف الفلسفه في مفهوم النبوة والرسالة ، ولم يوافق المتكلمين في منهجه المشترط للمعجزة والتحدي بها طريقاً وحيداً لمعرفة حقيقة مدعى النبوة وصدقه ، فمن علامات

(١) انظر إحياء علوم الدين ٢٣-١٨ / معارج القدس . ١٠٠ وما بعدها .

مخالفته للفلاسفة القول بأن النبوة لا تناول بالكتاب وإنما هي أثره ربانية ، والإيمان بالملائكة والوحى بأقسامه .

وعلى لازم مذهبهم أنها تكتسب وأنها من القوى النفسية والنظرية وقوة الحدس والتخيل وأنها نوع من التأمل الداخلي والاستبطان الباطني . وعليه فإن النبوة لا تقطع عندهم ، وهو يؤمن بأن محمدا صلى الله عليه وسلم هو خاتم الأنبياء والمرسلين لا نبي بعده على ما سيأتي إن شاء الله تعالى في نصوصه .

وموافقته لهم على الخصائص الثلاث التي ذكروها . تبين أن غيره من العلماء كشيخ الإسلام ابن تيمية يسلم بها ويذم المقتصررين عليها كما يذمهم الإمام الغزالى وينكر عليهم . ومع ذلك فإنه لا يرتاب باحث في أن للإمام الغزالى من النصوص في أمر النبوة ما يمكن أن يدخل به أي طائفة من طوائف الفلاسفة والمتكلمين وأنه بذلك حير كثيرا من العلماء والباحثين حتى أصدروا في الحكم على منهجه في ذلك أحکاماً متعارضة وأحياناً متناقضة .

فهذا شيخ الإسلام ابن تيمية مع دراسته المتأنية لكتب الإمام الغزالى يثبت أن مسلكه في النبوة مسلك صحيح أقوى من مناهج المتكلمين ثم يصنفه لنصوص أخرى في زمرة الفلسفه معتمدا في ذلك على نماذج جعلها الإمام الغزالى بمثابة البرهان على الفلسفه إذ منهجه كما يقول أن يذكر لكل قوم برهانا من الفن الذي عندهم ويسلمون به<sup>(١)</sup> .

قال شيخ الإسلام في معرض نقده لمسالك المتكلمين في النبوة :  
... ولهذا لما ظهر للغزالى ونحوه ضعف طريق الاستدلال بالمعجزات الذي سلكه شيوخه وهو لا يعرف غيره ، أعرض عنها ، وذكر أنه إنما علم ثبوت النبوة بقرائن تعجز عنها العبارة ، وهي علوم ضرورية حصلت له على الطول ، وجعل الدليل على النبوة هو العلم بأن ما جاء به حق من غير جهته ،

(١) انظر المتنفذ ٧٧ ، وانظر ص ٣١١ - ٣٠٢ - ٣٤٢ - ٣٣١ من هذا البحث .

وهذه طريقة صحيحة قد سلك الجاحظ نحوها منها ، ولكن النبوة التي علمها أبو حامد هي النبوة التي ثبّتها الفلسفه وهي من جنس المنamas ، وللهذا استدل على جوازها بمبدأ الطب والهندسة ونحو ذلك )<sup>(١)</sup>.

ومن المعلوم أن الإمام الغزالى لم يعرض كليّة عن منهج المتكلمين في الاستدلال بالمعجزات على صدق النبي )<sup>(٢)</sup> ، وقد اتّضح أنه لا يقلد الفلسفه في أصول إثبات النبوات ، وأن أعظم مخلط في باب النبوات من الفلسفه الإسلاميّين الذين يتّهم الإمام الغزالى بالأخذ عنهم الفارابي )<sup>(٣)</sup> وابن سينا )<sup>(٤)</sup> يكفرهم ويعتقد أن مذاهبهم هي مذاهب الزنادقة وأن الباطنية الذين اتبعوهم في هذا الباب قد توغلوا في الضلال البعيد )<sup>(٥)</sup>.

وهذا ما وافقه عليه شيخ الإسلام ابن تيمية )<sup>(٦)</sup> .

فقال مبينا أن أرسطو ليس في كلامه وأتباعه كلام في النبوة ، وأن الفارابي وأمثاله يفضلون الفيلسوف على النبي و يجعلون النبوة من جنس المنamas ، وأن ابن سينا وإن كان يعظم النبوة أكثر من غيره إلا أنه يجعل للنبي ثلاثة خصائص فقط يلزم عليها أن النبوة مكتسبة ، وأن من لم يفهم مرادهم اغتر بالفاظهم ، فالتبّس عليه الحق بالباطل ولم يتمكن من التمييز بين مراد الأنبياء ومرادهم .

وهذا الخلط ( موجود في كلام ابن سينا ومن أخذ عنه ، وقد ذكر الغزالى ذلك عنهم تعريفاً بمذهبهم ، وربما حذر عنه ، ووقع في كلامه طائفة من هذا في الكتب المضنون بها على غير أهلها )<sup>(٧)</sup> ، وفي غير ذلك . حتى في كتابه

(١) النبوات ٣٦٤ .

(٢) انظر الاقتصاد في الاعتقاد ١٢٣ ، ١٢٥ .

(٣) انظر آراء أهل المدينة الفاضلة ، ٦٩٦٨ .

(٤) انظر إثبات النبوات ٤٣ وما بعدها وأحوال النفس ١١٤ وما بعدها .

(٥) انظر المتنفذ ٧٧ ، ٧٨ .

(٦) انظر النبوات ٢٤٨ .

(٧) انظر خاتمة معارج القدس ١٧٦ .

الإحياء يقول : الملك والملكون والجبروت ، ومقصوده الجسم والنفس والعقل الذي أثبتته الفلاسفة ، ويذكر اللوح المحفوظ ومراده به النفس الفلكية<sup>(١)</sup> ، إلى غير ذلك مما قد بسط في غير هذا الموضع<sup>(٢)</sup> ، وهو في التهافت يكفرهم<sup>(٣)</sup> .

وفي المضnoon به يذكر ما هو حقيقة مذهبهم حتى يذكر في النبوات عين ما قالوه<sup>(٤)</sup> .

فالإمام الغزالى على ضوء هذا النص من الغالطين في أمر النبوة الذين لا يعرفون من خصائصها الكثيرة والعظيمة ( إلا القدر المشترك بينبني آدم وهو المنام ، وأبعد هؤلاء عن النبوة المتفلسة والباطنية والملاحدة )<sup>(٥)</sup> .

وعندي أن الإمام الغزالى قد أوضح ذلك قبل شيخ الإسلام ابن تيمية إلا أن دراسته لمذاهب هؤلاء المذكورين أثرت فيه حتى أصبحت معارفهم من مكونات معارفه الأساسية وشخصه الدقيق الذي امتزج بفكرة بحيث يسيل مع القلم بلا شعور منه حتى وقع منه التحذير من كلامهم وتکفيرهم به مع الأخذ به وتضمينه طائفه منه في أهم كتبه . ولا مناص لباحث من التسليم بذلك وتقريره نتيجة نهائية إلا أنه يمكنه مع ذلك أن يثبت أن الإمام الغزالى يخالف الفلاسفة ومن أخذ بمناهجهم في أصل النبوة وحقيقة ويرد صريح مذاهبهم في ذلك وما يلزم عليها . ويمكنه كذلك أن يرجع رجوع الإمام الغزالى عن تلك الطائفة التي ذكر شيخ الإسلام أنها وقعت في كتبه من كلامهم ، وأنه مات نادماً عليها في أحسن أحواله يعتمد الآثار النبوية ، ويشتغل بسماع الصاحح وتلاوة القرآن

(١) ٢٣ و ٦ / ٣ .

(٢) انظر كتاب الصفدية ، تأليف تقي الدين أحمد بن عبد الحليم ، ابن تيمية ، تحقيق الدكتور / محمد رشاد سالم ط ١٤٠٦ هـ / ٢١١ و ١٣٠ و ١٣٨١ م .

(٣) وتقديم نصه في ذلك .

(٤) انظر النبوات ٢٤٩ وقارن بما في معارج القدس ١٣٢ وما بعدها .

(٥) النبوات ٢٤٨ .

وتدریس الفقه ، وعلى هذا فإن الإمام الغزالی لم يستغل بنشر الفلسفة ولم نجد عنده تمجيداً للفلاسفة ومعارفهم ، فلا يقول بنظرية العقول والفيض ولا يرى تفضيل الفيلسوف والحكيم على النبي ، ويتمسك بأحكام الشرع ويکفر من يرى مخالفته اتباعاً لما عنده من الفلسفة أو الزندقة ، وعلى هذا فمن التساهل وصل ما عند ابن عربي وأمثاله من التلاعب بالدين به إذ إن مرتكب ذلك لا يحد مستنداً صريحاً يرتكز عليه والاحتمالات كما أسلفنا كثيرة وتنوع مصادر المعرفة البشرية عديدة وأهل الحلول والاتحاد والزنادقة والتتصوف الفلسفی قبل الإمام الغزالی بمؤلفاتهم ودعایاتهم وانحرافاتهم في العقائد والأحكام والسلوك<sup>(۱)</sup> .

وهكذا رأينا الإمام الغزالی قد سلك مناهج متعددة في بيانه لحقيقة النبوة . وأن محاولته للدفاع عن مكانة النبوة والرسالة في العقيدة الإسلامية تطلب منه الغوص في علوم عديدة ومناهج عقدية وفكرية كثيرة ، امتنجت بفكره وتغلغلت إلى عقله حتى رأى عدداً من العلماء أنه لم يتمكن وهو يكتب ضد أصحابها دفاعاً عن العقيدة الإسلامية وحماية للأمة من سموم العقائد والأفكار والمناهج المنحرفة من التمييز التام بين الأصول المحمية من المستوردة الدخيلة الصاربة ، وهذا يعني أنه إن كان فهمه لمقاصد الفلسفة أفاد في جوانب فإنه أفسد وأضر في جوانب أخرى حيث إنه سلم لهم وهو في مقام الرد والإبطال بأمور كثيرة ، والتمس في سبيل ذلك الأدلة الشرعية لآرائهم مما أكسبها وجاهة ورواجاً عند من يريد لها ذلك ليتخذ منها سلماً جاهزاً لبث سموم فكره وإظهار انحرافاته بمزج الفلسفة بالتتصوف .

ونحن وإن كنا أبدينا ذلك عن الإمام الغزالی ، فقد أوضحنا أنه لا يقلد

(۱) انظر شرح العقيدة الأصفهانية ۱۰۷ و ۱۲۳ والصفدية ۱۳۰ / ۱ والحقيقة في نظر الغزالی ۳۹۲ ، ۳۹۲ ومقارنته بين الغزالی وابن تيمية للدكتور / محمد رشاد سالم ، ط الدار السلفية ۱۴۰۰ هـ ، ۴۹ وما بعدها .

الفلسفه في النبوات ، ولا يدفعه تهافتهم في هذا الأصل العظيم على التحامل عليهم حتى ينكر ما يوافق العقل الصريح ويسلم به أهل النقل الصحيح . وبهذا نختم هذا المبحث لنصله بالباحث الآتي ، والذي سنبين فيه إن شاء الله رأي شيخ الإسلام في مفهوم النبوة والرسالة والعلاقة بينهما بعد أن درسنا في هذا المبحث رأي الإمام الغزالى في ذلك . والله أعلم .

\* \* \*

## المبحث الثاني

### رأي شيخ الإسلام ابن تيمية

نواسل في هذا المبحث الحديث عن مفهوم النبوة والرسالة والعلاقة بينهما من خلال تبع نصوص شيخ الإسلام ابن تيمية الذي نجده بحث هذا الموضوع بالشرح والرد والنقد والتقصي ، حيث بينه للمؤمنين به من المسلمين ، وخصص بالتقد طائفة من المتكلمين ، موضحا انحرافات مقلدي الفلاسفة من المتتصوفين ، مخاصيصاً الفلسفه والمنطقة العقليانين وهو في ذلك كله كان مستوعباً لهذه الميادين العلمية والفكرية قاصداً الإنصاف والهداية ، محامياً عن الشريعة ومقاصدها متغطيناً لأهداف أعدائها وما يستعملونه من أنواع الأسلحة بغية النيل من أصولها واستقطاب طوائف من أتباعها والمحسوبين في زمرة المؤمنين بها .

سبق معنا أن بينما أن شيخ الإسلام ابن تيمية يرى أن النبوة في أصل الاشتقاد من الانباء الذي هو الإخبار بالغيب على وجه مخصوص ، وأن النبي هو من نبأ الله أي أطلعه على جانب من غيبه على سبيل الإعلام والتکليف ، وأن النبي فعيل بمعنى فاعل أي مني ، وأن الأجدود عنده أن يكون بمعنى مفعول أي منباً الله إذ هذه هي ميزة غيره حيث إن الذي صار به النبي نبياً أن ينبعه الله فهذا هو إنباء الله له .

هذا بالإضافة إلى ما اختاره من الهمز للنبي على الأصل وما جلبه في ذلك من أدلة لغوية ونحوية وصرفية علاوة على القراءة السبعية<sup>(١)</sup> .

وهنا نجده نظر إلى الإرسال من زوايا عديدة معتمداً في ذلك على اللغة العربية ونصوص الوحي الذي استقرأه ، فوجده يطلق الإرسال في حق

(١) انظر ص ٣١ - ٣٤ من هذا البحث .

المخلوقات التي تعقل ولها إرادة وقصد خير أو شر ، والتي لا تعقل ولا إرادة لها ، وإنما تفعل فعلها بأمر الله وقضائه وقدره الكوني .

فالملائكة رسل الله تعالى لعباده بالخير تارة وبالشر لقوم تارة .

قال الله تعالى : «جَاعِلُ الْمَلَائِكَةَ رِسَالَاتٍ أَجْنَبَةً»<sup>(١)</sup> .

وقال تعالى : «الَّهُ يَصْطَفِي مِنْ الْمَلَائِكَةِ رِسَالًا وَمِنَ النَّاسِ»<sup>(٢)</sup> .

وقال تعالى : «يَئُوْطِ إِنَّا رُسُلٌ إِلَيْكُمْ لَمْ يَصْلُوْ إِلَيْكُمْ»<sup>(٣)</sup> .

والرياح من رسل الله تعالى :

قال الله تعالى : «وَهُوَ الَّذِي يَرْسِلُ الرِّيحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَيِ رَحْمَتِهِ»<sup>(٤)</sup> .

وقال تعالى : «يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَكُمْ جُنُودٌ فَإِنَّا سَلَّمَنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجْنُودًا لَمْ تَرَهَا كَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا»<sup>(٥)</sup> .

ويرسل الله تعالى الشياطين على الكافرين ، قال تعالى : «أَنَا أَرْسَلْنَا الشَّيْطَنَ عَلَى الْكُفَّارِ تَزْوِيجَهُمْ أَرْجُوا»<sup>(٦)</sup> .

ويرسل الله تعالى على فسقه الجن والإنس شواطا من نار ونحاس ، قال الله تعالى : «يَرْسِلُ عَلَيْكُمْ شَوَّاطِئَ مِنْ نَارٍ وَنَحَاسٍ»<sup>(٧)</sup> .

فالإرسال على هذا : (اسم عام يتناول إرسال الملائكة ، وإرسال الرياح ، وإرسال الشياطين ، وإرسال النار... وأما عموم الملائكة والرياح والجن ، فإن إرسالها لتفعل فعلًا لتبلغ رسالة.. فمن أرسله الله ليفعل فعلًا

(١) سورة فاطر ، آية (١) .

(٢) سورة الحج ، آية (٧٥) .

(٣) سورة هود ، آية (٨١) .

(٤) سورة الأعراف ، آية (٥٧) .

(٥) سورة الأحزاب ، آية (٩) .

(٦) سورة مريم ، آية (٨٣) .

(٧) سورة الرحمن ، آية (٣٥) .

بمشيئته الله وقدرته ، فهذا عام يتناول كل الخلق ، كما أنهم كلهم يفعلون بمشيئته وإذنه المتضمن لمشيئته .

والعام بحكم مشيئته وقدرته ، والخاص هو أيضاً بحكم مشيئته وقدرته وهو مع ذلك بحكم أمره ورضاه ومحبته ، وصاحب الخاص من أولياء الله يكرمه ويبيشه ، وأما من خالف أمره فإنه يستحق العقوبة ، ولو كان فاعلاً بحكم المشيئته ، فإن ذلك لا يعني عنه من الله شيئاً .

ل لكن أهل الإيمان يفعلون بأمره ما يحبه ويرضاه ويعبدونه وحده ويطعون رسلاه .

والشياطين يفعلون بأهوائهم وهم عاصون لأمره متبعون لما يسخطه ، وإن كانوا يفعلون بمشيئته وقدرته )<sup>(١)</sup> .

ويلاحظ شيخ الإسلام أن معنى الإرسال يقيد الانبعاث على مهل وتودة وتابع ، كما يجمع بينهما أمر آخر وهو أن كلاً منها يأتي عاماً وخاصة وشرعياً وكونياً تبعاً لمشيئته الله وقدره .

فقال : ( وهذا - يعني ما تقدم من الكلام في عموم الإرسال وكونه بالقدرة والمشيئته - كلفظ البعث يتناول البعث الخاص ، البعث الشرعي كما قال : « هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأَيَّامِنَ رَسُولًا مِّنْهُمْ » )<sup>(٢)</sup> .

ويتناول البعث الكوني كقوله :

« فَإِذَا جَاءَهُ وَعَدُوا لَهُمَا بِعَثَنَا عَلَيْكُمْ عِبَادَاتِنَا أُولَئِنَّا أَزْلَى بِأَنِّي شَدِيدٌ فَجَاسُوا حِلَالَ الْذِي أَرَادَ »<sup>(٣)</sup> .

وقال تعالى : « وَإِذْ تَذَمَّنَ رَبِّكَ لِيَتَعَنَّ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَمَةِ مَنْ يَسُوءُهُمْ سُوءَ الْعَذَابِ »<sup>(٤)</sup> .

(١) النباتات ٢٥٩-٢٥٧.

(٢) سورة الجمعة ، آية (٢) .

(٣) سورة الإسراء ، آية (٥) .

(٤) سورة الأعراف ، آية (١٦٧) .

ويوضح شيخ الإسلام ابن تيمية أن إرسال البشر والملائكة هو الذي تدل عليه الآية الكريمة : « وَمَا كَانَ لِشَرِّيْ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِنْ وَرَأَيٍ حَجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فِيْ حُجَّيْ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ »<sup>(١)</sup> .

وقوله تعالى في الملائكة والبشر من اصطفاء الله منهمما رسلا :

« اللَّهُ يَضْطَفِي مِنَ الْمَلَائِكَةِ رَسُولًا وَمِنَ النَّاسِ »<sup>(٢)</sup> .

(فهنا جعل الملائكة كلهم رسلا ، والملك في اللغة هو حامل الألوكة وهي الرسالة ) فالملائكة والبشر هم ( الذين يرسلهم الله بالوحى و(الرسول المضاف إلى الله إذا قيل رسول الله ، فهم من يأتي برسالة من الله من الملائكة والبشر ) ، فرسل الله الذين يبلغون عن الله أمره ونهيه هي رسل الله عند الإطلاق )<sup>(٣)</sup> .

وفي سبيل تقريره أن الأصل في استقاق النبوة وإطلاق الرسالة إنما هو بإضافتها إلى الله تعالى يقول شيخ الإسلام ابن تيمية :

( ولفظ النبي كلفظ الرسول هو في الأصل إنما قيل مضافا إلى الله فيقال : رسول الله . ثم عرف باللام فكانت اللام تعاقب الإضافة كقوله : « كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولًا ۝ فَعَصَى فِرْعَوْنَ الرَّسُولَ »<sup>(٤)</sup> .

وقوله : « لَا يَجْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ يَتَكَبَّرُوكُمْ كَدُعَاءَ بَعْضِكُمْ بَعْضًا قَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ الَّذِينَ يَتَسَلَّوْنَ مِنْكُمْ لِوَادًا »<sup>(٥)</sup> .

وكذلك اسم النبي يقال النبي : النبي الله كما قال :

(١) سورة الشورى ، آية (٥١) .

(٢) سورة الحج ، آية (٧٥) .

(٣) النبوات ٢٥٩-٢٥٧ .

(٤) سورة المزمل ، آية (١٥، ١٦) .

(٥) سورة النور ، آية (٦٣) .

﴿فَلْ فِلَمْ تَقْتُلُونَ أَنْبِيَاءَ اللَّهِ مِنْ قَبْلٍ إِنْ كُثُرُ مُؤْمِنِينَ﴾<sup>(١)</sup>

وقيل لهم : ﴿لَا يَجْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ يَنْكُحُمْ كَدُعَاءَ بَعْضَكُمْ بَعْضًا﴾<sup>(٢)</sup>

فتقولون : يا محمد ، بل قولوا : يا نبي الله ، يا رسول الله .

ورسول : فعول بمعنى مفعول أي مرسل ، فرسول الله الذي أرسله الله ، فكذلك نبي الله هو بمعنى مفعول أي منباً الله الذي نبأه الله ، وهذا أجود من أن يقال :

إنه بمعنى فاعل أي منبئ ، فإنه إذا نبأ الله فهو نبي الله ، سواء أنبأ بذلك غيره أو لم ينبوه ، فالذى صار به النبي نبياً لأن ينبيه الله .

وهذا مما يبين ما امتاز به عن غيره ، فإنه إذا كان الذي ينبيه الله كما أن الرسول هو الذي يرسله الله ، فما نبأ الله حق وصدق ..<sup>(٣)</sup>

إن شيخ الإسلام ابن تيمية ينطلق من الكتاب السنة ودلائل اللغة العربية في مفهومه للنبوة والرسالة والعلاقة بينهما ، وهذا واضح من نصوصه التي عرضناها ويتبين أكثر عندما نستكملا دراسة النصوص الآتية إن شاء الله تعالى .

إن الله تبارك وتعالى هو الذي خلق الخلق بقدرته وركب فيهم وسائل تمكّنهم من التلقي عنه والفهم عن رسالته وأنبياته وجعلهم بلطفه ورحمته وعظيم حكمته يتّفاهموه فيما بينهم ويتعلّمون ما ينفعهم ويفهمون ما يضرّهم ، وجعل النبوة فيهم من فجر الخليقة ، لذا فالناس يدركون وجودها ، ويعلمون إمكانها ولا ينكر وقوعها إلا مكابر ، أو معاند ، إذ هي من الضروريات من جهات عديدة ، فالرحمة تقتضيها ، والحكمة تدلّ عليها ، والقدرة والأمر المطلّق لله تعالى . إذاً فكل الأسباب والداعي والدلائل تمكّن منها وتستدعيها .

ومن هنا يبدأ شيخ الإسلام ابن تيمية ليبرهن على أن الذي يرسل الملائكة

(١) سورة البقرة ، آية (٩١) .

(٢) سورة النور ، آية (٦٣) .

(٣) النبوات ٢٤٥ .

والرَّسُولُ مِنَ الْبَشَرِ هُوَ اللَّهُ جَلَّ جَلَالَهُ الَّذِي لَهُ الْقُدْرَةُ وَالْأَمْرُ وَالخُلُقُ وَالتَّدْبِيرُ ، وَأَنَّ الْبَشَرِيَّةَ مِنْذَ أَبِينَا آدَمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَرَعْيَاتِ اللَّهِ تَعَالَى تَشَمَّلُهَا بِالْتَّعْلِيمِ وَالْهُدَى إِذْ كَانَ آدَمَ نَبِيًّا مُكَلِّمًا ، وَفِي أَوْلَادِهِ مِنْ بَعْدِهِ أَنْبِيَاءٌ مِنْهُمْ مِنْ قَصْرِ اللَّهِ عَلَيْنَا أَخْبَارُهُ ، وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ يَقْصُصْ عَلَيْنَا عَنْهُ خَبْرًا ﴿وَإِنْ مَنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا حَلَّ فِيهَا نَذِيرٌ﴾<sup>(١)</sup> .

وَأَنَّهُ لَمَّا ظَهَرَ الشُّرُكَ بَعْدَ عَشْرَةِ قَرْوَنَ مِنَ التَّوْحِيدِ بَعْدَ آدَمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ بَعْثَ اللَّهِ لِخَلْقِهِ رَسُولًا مَكْتُوبًا فِي مَهْمَةِ الدِّعَوَةِ إِلَى التَّوْحِيدِ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَامًا . ﴿كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ أَنَّيْشَنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ وَأَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ يَالْحَقِّ لِيَعْلَمُوكُمْ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا أَخْتَلَفُوا فِيهِ﴾<sup>(٢)</sup> ، ثُمَّ أَرْسَلَ اللَّهُ بَعْدَ ذَلِكَ رَسُولَهُ تَرَى كَمَا قَالَ تَعَالَى : ﴿ثُمَّ أَرْسَلَنَا رُسُلَنَا تَبَرَّا كُلُّ مَا جَاءَ أُمَّةً رَسُولُهَا كَذَّبُوهُ﴾<sup>(٣)</sup> ، ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَأَنَّيْشَنَ مِنْ بَعْدِهِ﴾<sup>(٤)</sup> .

فَهَذِهِ أَمْرُورَ مَعْرُوفَةٍ مِنْ تَارِيخِ الْبَشَرِيَّةِ إِذَا مَا ظَهَرَ انْحرافٌ فِي الْبَشَرِيَّةِ إِلَّا وَجَاءَ مِنْ قَبْلِ اللَّهِ تَعَالَى عَبْدٌ مِنْ عِبَادِهِ يَنْادِي فِي أَهْلِ الْمَكَانِ أَوِ الزَّمَانِ الَّذِينَ حَدَّدَ لَهُ مِنْ جَهَةِ اللَّهِ تَعَالَى دُعَوَتِهِمْ وَإِعْلَامِهِمْ أَنَّهُ رَسُولَ اللَّهِ إِلَيْهِمْ لِيَتَمْسَكُوا بِالْتَّوْحِيدِ الْخَالِصِ أَوْ يَرْجِعُوا إِلَيْهِ إِنْ كَانُوا قَدْ ارْتَكَبُوا مَا يَخَالِفُهُ مِنَ الشُّرُكَ الْأَعْظَمِ .

إِذَا فَهَمْنَا ذَلِكَ مِنْ مَنْهَجِ شِيفِ الْإِسْلَامِ ابْنِ تِيمِيَّةَ فِي مَسْلِكِهِ لِتَقْرِيرِ أَنَّ اللَّهَ قَادِرٌ ، لِهِ الْخُلُقُ وَالْأَمْرُ ، وَأَنَّ مَنْ لَهُ هَذِهِ الصَّفَاتُ الَّتِي لَا مَطْمَعٌ لِأَحَدٍ فِيهَا سُواهُ مَعَ الْعَدْلِ وَالْحِكْمَةِ وَالرَّحْمَةِ عَلِمْنَا بِمَا رَكِبَ فِينَا أَنَّ هَذِهِ تَقْتِضِي رِعَايَتِهِ لِخَلْقِهِ وَتَعْلِيمِهِ وَهُدَايَتِهِ إِذَا لَمْ يَجْعَلْ لِعْقُولِهِمُ الْإِسْتِقْلَالُ الْعَلْمِيُّ وَالْهُدَى الْعَمْلِيُّ عَنْ تَعْلِيمِهِ وَهُدَايَتِهِ .

يُضَافُ إِلَى ذَلِكَ مَا شَرَحْنَا مِنَ الْمَعْلُومِ مِنْ سِنْتَهِ جَلَّ جَلَالَهُ مِنْ بَعْثَةِ الرَّسُولِ

(١) سورة فاطر ، آية (٢٤) .

(٢) سورة البقرة ، آية (٢١٣) .

(٣) سورة المؤمنون ، آية (٤٤) .

(٤) سورة النساء ، آية (١٦٣) .

والأنبياء حتى علم ذلك لبني آدم على جميع أجناسهم وطبقاتهم .

وعليه فالنبوة هبة من الله تعالى لا تناول بكسب ولا تحصل بعلم وفكراً بل هي اصطفاء خالص من الله تعالى لعبد من عباده قد هيأه لتحملها ووطنه على القيام بأعبائها ، وعزله عن اختيار المكان والزمان ولم يجعل له أن يستخدم فكره أو ينظم أمراً من أمور النبوة بعقله أو يخضع شيئاً منها لتجاربه .

وليس له أن يطلب أن يعطى كتاباً إن لم يخصه الله به أو يبعث إلى قوم معينين أهل شرك أو أهل انحرافات في الشريعة دون درجة الكفر والشرك .

إذا علمنا ذلك فإن لشيخ الإسلام ابن تيمية في العلاقة بين النبوة والرسالة والفرق بين النبي والرسول رأياً حسناً بربز به من بين العلماء . يقول شيخ الإسلام ابن تيمية بعد نبذة من الرد على المتكلفة في خصائص النبوة وترتيبات العقول عندهم :

( والمقصود هنا : الكلام على النبوة ، فالنبي هو الذي ينبعه الله ، وهو ينبع بما أنبأه الله به .

فإن أرسل مع ذلك إلى من خالف أمر الله ليبلغه رسالة من الله إليه ، فهو رسول ، وأما إذا كان إنما يعمل بالشريعة قبله ، ولم يرسل هو إلى أحد يبلغه عن الله رسالة ، فهونبي ، وليس برسول .

قال الله تعالى : « وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَّسُولٍ وَلَا نَبِيٍّ إِلَّا إِذَا تَمَّنَّ أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أُمَّيَّتِهِ »<sup>(١)</sup> .

وقوله : « مِنْ رَّسُولٍ وَلَا نَبِيٍّ » : فذكر إرسالاً يعم النوعين . وقد خص أحدهما بأنه رسول ، فإن هذا هو الرسول المطلق الذي أمره بتبلغ رسالته إلى من خالف الله كنوح - عليه السلام ) .

---

(١) سورة الحج ، آية (٥٢) .

ويضيف شارحا قائلاً :

( فقوله : « وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَّسُولٍ وَلَا نَبِيٍّ » دليل على أن النبي مرسلا ، ولا يسمى رسولا عند الإطلاق ، لأنه لم يرسل إلى قوم بما لا يعرفونه ، بل كان يأمر المؤمنين بما يعرفونه أنه حق كالعالم .

ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم : ( العلماء ورثة الأنبياء )<sup>(١)</sup> .

وليس من شرط الرسول أن يأتي بشريعة جديدة ، فإن يوسف عليه السلام كان رسولا ، وكان على ملة إبراهيم ، وداود وسليمان كانوا رسولين ، وكانوا على شريعة التوراة .

قال تعالى عن مؤمن آل فرعون :

« وَلَقَدْ جَاءَكُمْ يُوسُفُ مِنْ قَبْلِ يَالْبَيْتِنَتِ فَإِذَا زِلْمَتُمْ فِي شَكٍّ مِمَّا جَاءَكُمْ بِهِ حَتَّىٰ إِذَا هَلَكَ فَلَمْ تُمْلِمُنَّ لَئِنْ يَعْرَثَ اللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ رَسُولًا »<sup>(٢)</sup> .

وقال تعالى : « إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَآلَّيْتُنَّ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا مَا تَنْهَىٰ هِيمَةً وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطَ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَرُونَ وَسُلَيْمَنَ وَمَا أَتَيْنَا دَأْوَدَ زَيْدُورًا ﴿١٦﴾ وَرُسُلًا قَدْ فَصَصْنَتْهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلِ وَرُسُلًا لَمْ نَفَصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَلَكُمْ اللَّهُ مُؤْسَىٰ تَكْلِيمًا »<sup>(٣)</sup> .

ويريد أن يوضح لنا فرقاً دقيقاً بين النبي والرسول فيقول : ( وقد ثبت في الصحيح<sup>(٤)</sup> أنه - يعني نوح - أول رسول بعث إلى أهل الأرض ، وقد كان قبله

(١) سنن أبي داود ، كتاب العلم ، باب الحث على طلب العلم ، ٥٧/٤ ، ٥٨ ، رقم ٣٦٤١).

(٢) سورة غافر ، آية (٣٤).

(٣) سورة النساء ، آية (١٦٢ ، ١٦٤).

(٤) صحيح البخاري ، كتاب الأنبياء ، باب قول الله عز وجل : « وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَى قَوْمِهِ » [سورة هود ، آية (٢٥)] وانظر فتح الباري ٣٧١/٦ ، الحديث رقم (٣٣٤٠) . وفيه : ( يا نوح أنت أول الرسل إلى أهل الأرض .. ).

أنبياء كثيـث<sup>(١)</sup> وإدريس<sup>(٢)</sup> عليهما السلام ، وقبلهما آدم كان نبياً مكلما<sup>(٣)</sup> .

قال ابن عباس : ( كان بين آدم ونوح ، عشرة قرون كلهم على الإسلام )<sup>(٤)</sup> ، فأولئك الأنبياء يأتيهم الوحي من الله بما يفعلونه ويأمرون به المؤمنين ، الذين عندهم ، لكونهم مؤمنين بهم ، كما يكون أهل الشريعة الواحدة يقبلون ما يبلغه العلماء عن الرسول ، وكذلك أنبياءبني إسرائيل يأمرن بشرعية التوراة ، وقد يوحى إلى أحدهم وحي خاص في قصة معينة ، ولكن كانوا في شرع التوراة كالعالم الذي يفهمه الله في قضية معنى يطابق القرآن ، كما فهم الله سليمان حكم القضية التي حكم فيها هو وداود ، فالأنبياء يتبئهم الله فيخبرهم بأمره ونهيه وخبره ، وهم يتبئون المؤمنين بما أنبأهم الله به من الخبر ، والأمر والنهي ، فإن أرسلوا إلى كفار يدعونهم إلى توحيد الله وعبادته وحده لا شريك له )<sup>(٥)</sup> ، ( فهم رسول الله على الإطلاق وإنهم أنبياء فقط )<sup>(٦)</sup> والأنبياء قد لا يكذبون لأنهم على ما تقدم يخاطبون أقواماً يؤمنون بما يدعونهم إليه ولكن الفسق والفساد والعصيان والطغيان ، واتباع الهوى ، والخلود إلى الدنيا وغير ذلك من مساوىء الأخلاق جعلهم في مرتبة من الانحراف ودرجة من الظلم والجور تقتضي أن يكون بين ظهرانיהםنبي يسوسهم من قبل الله تعالى رحمة بهم ولطفاً من المولى جل جلاله ، إذ الأنبياء

(١) انظر البداية والنهاية ، تأليف : أبو الفداء الحافظ إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقي ، تحقيق : الدكتور أحمد أبو ملحم وآخرين ، دار الريان للتراث ، ط١ ، ١٤٠٨ هـ ، ٩١/١ .

(٢) السابق . ٩٢ .

(٣) انظر فتح الباري بشرح صحيح البخاري للإمام الحافظ أحمد بن علي ابن حجر العسقلاني ، ط دار المعرفة ، ٣٧٢/٦ .

(٤) السابق .

(٥) النباتات ٢٥٧-٢٥٥ .

(٦) زدت جواب هذا الشرط لسقوطه من المطبوعات التي وقفت عليها ولم نجد من قدر مثل ما ذكرت فهو اجتهاد ضروري لاستقامة الكلام . والله أعلم .

تجب طاعتهم على الإطلاق ولا يخشى عليهم الزيف والضلال لعصمة الله تعالى لهم ، والعلماء وإن كانوا ورثة للأنبياء فلا تؤمن عليهم الفتنة والتکاسل عن الدعوة إلى الله تعالى حفاظاً على دمائهم ومراتبهم ومناصبهم .

لذا كثُر من بني إسرائيل قتل الأنبياء كما قال تعالى :

**﴿أَفَكُلَّمَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهْوَى أَنفُسُكُمْ أَسْتَكْبِرُونَ فَقَرِيقًا كَذَبُّهُمْ وَفَرِيقًا نَفَّلُونَ﴾<sup>(١)</sup>**

وقد حكم الله تعالى أن : ( الذين يحدون الله ورسله هم الأذلون ، وأنه هو القوي العزيز الغالب الناصر لرسله .

قال تعالى : **﴿إِنَّ الَّذِينَ يَحْادُثُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُذْلَكَ فِي الْأَذْلَانِ ﴾** كتب الله لآخرين أنا ورسلي إن الله قوي عزيز <sup>(٢)</sup>

ومن هنا قال شيخ الإسلام بن تيمية :

( ولابد أن يكذب الرسل قوم . قال تعالى : **﴿كَذَلِكَ مَا أَقَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ رَسُولٌ إِلَّا قَالُوا سَاحِرٌ أَوْ بَنَجُونٌ﴾<sup>(٣)</sup>**

وقال : **﴿مَا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِرَسُولٍ مِنْ قَبْلِكَ﴾<sup>(٤)</sup>**

فالرسل ترسل إلى مخالفين ، فيكذبهم بعضهم ، وقال :

**﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِي إِلَيْهِمْ مِنْ أَهْلِ الْقُرْبَى أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عِنْقَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَدَارُ الْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ آتَقْنَاهُمْ أَفَلَا تَقْعِقُلُونَ﴾** حتى إذا استيقش الرسل وظنو أنهم قد كذبوا جاءهم نصرنا فنجي من نشأة ولا يرد بأنسنا عن القبور المجرمين <sup>(٥)</sup>

(١) سورة البقرة ، آية ( ٨٧ ) .

(٢) سورة المجادلة ، آية ( ٢١ - ٢٠ ) .

(٣) سورة الذاريات ، آية ( ٥٢ ) .

(٤) سورة فصلت ، آية ( ٤٣ ) .

(٥) سورة يوسف ، آية ( ١٠٩ - ١١٠ ) .

وقال تعالى : « إِنَّا لَنَصْرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُولُ أَلَا شَهَدْ »<sup>(١)</sup>.

فحقيقة النبوة عند شيخ الإسلام ابن تيمية على ما فهمناه من نصوصه هذه تلخص فيما يأتي :

- ١- إن الله جل جلاله هو الذي يبنيء من شاء من عباده ، فله التدبير والخلق والأمر يفعل ما يشاء ويختار ، « اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ »<sup>(٢)</sup> ، « اللَّهُ يَضْطَفِي مِنَ الْمَلَائِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ النَّاسِ »<sup>(٣)</sup> .
- ٢- النبوات قديمة قدم النوع البشري لا يملك أحد إنكار ذلك إلا جحوداً لكثرة الأدلة على ذلك .
- ٣- من نباء الله تعالى بالوحى على أي صفة كان مناماً أو يقظة بالملك أو بالنفث في الروع فهونبي الله لا يتبس أمره بغيره من معارف الناس المحدودة وتجاربهم المعروفة .
- ٤- إذا نبأ هذا النبي غيره من الناس ودعاهم إلى الله وعلمهم فهو رسول من الله تعالى لا يشترط في تصديقه في رسالته كتاب ولا معجزة حيث إن دلائل صدق المدعي كثيرة غير محصورة في اشتراطات الناس إذ إن الله تعالى هو خالق الخلق وعلمهم العلوم وقد أعطاهم من الإدراك ما يدلهم به على صدق المرسلين فيما بينهم فهو قادر على تمكين رسوله من بيان صدقه في رسالته بأدلة وبراهين حسية ومعنوية بحيث لا يجحدها إلا مكابر .
- ٥- إذا بعث النبي إلى مخالفين في أصل التوحيد يدعوهـم إليه فهـذا هو الرسـول المطلق عند الإطلاق .

---

(١) سورة غافر ، آية (٥١) .

(٢) سورة الأنعام ، آية (١٢٤) .

(٣) سورة الحج ، آية (٧٥) .

٦- أما إذا كان النبي يدعو قوماً مؤمنين يرتكبون المخالفات دون الشرك فهذانبي وليس برسول على الإطلاق وقد يكون رسولاً ولم يأت بكتاب ولا نسخ شيئاً من الشريعة التي كانت قبله بل يعمل بها ويدعو إليها ويفهمه الله فيها ، وقد يوحى إليه في حالات وينصُّ له على حكم نازلة أو حل معضلة ، كما جاءت الآثار بصحف شيش وغيره من كان قبل نوح عليه السلام ، وكما حصل ذلك لبعض أنبياء بنى إسرائيل ، على ما في نصوص شيخ الإسلام ابن تيمية السابقة في هذا المبحث .

٧- لهذا على أن آية سورة الحج - كما فهم شيخ الإسلام ابن تيمية - ذكرت إرسالاً يعم النوعين ، وقد خُصَّ أحدهما بأنه رسول ، فإن النبي على هذا مرسل بدعاوة الناس لاتباع الكتاب الذي قبله ، وإن لم يكن مبلغاً أصل التوحيد والأحكام حيث بلغها من قبله ، وهذا مما لا شك فيه نظراً للاستقراء التام ، وما تقتضيه حكمة الأنبياء ، وإلا لما تعرض الأنبياء للقتل والأذى في أنفسهم وأتباعهم .

٨- سنة الله تعالى ماضية في أن الرسول الذي يبعث إلى مشركين ليدعوهم إلى التوحيد أن يكذبه قوم منهم ، ويردون عليه ما جاءهم به ويرتكبون في سبيل الصد عنه ما يسعهم ، ولكن العاقبة الحسنة والنصر لرسل الله تعالى .

٩- إذا كان شيخ الإسلام ابن تيمية يوافق على أن عقل النبي وحده وقوته نفسه من ضمن ما اختصه الله به من الكلمات الكثيرة فإنه لا يوافق الفلاسفة على حصرهم لخصائص النبوة في هذه الثلاث أو جعلها هي مصدر نبوته ، وما يقع تصديقاً له من خوارق ومعجزات .

١٠- وكذلك يرد عليهم في جعلهم النبوة من قبل قوة المخلية وما يقع في النفس من الخواطر مبيناً أن الغيب الذي يأتي به النبي وحي من الله تعالى وأن مرائي الأنبياء وحي مقطوع به لا يقاس به ما يحصل لغيرهم من المرائي وإن كانت تصدق أحياناً .

١١ - وشيخ الإسلام وإن كان ينكر على الذين لا يعتبرون الرياضيات الروحية والتصفية بالسلوك من أسباب قوة الحدس وتحصيل العلوم وسرعة الخواطر وغير ذلك ، فإنه يرد على الذين عولوا عليها وأعطوها مكانة لا تناول بها وإنما تناول بواسطة الوحي والعمل بمقتضاه واتباع الأنبياء في الصغير والكبير امثلاً لأمر الله فذلك في نظره هو المعتبر شرعاً وهو الذي ينال صاحبه ولامية الله تعالى ويفوز بمعارف كثيرة في زمن يسير مع صدق الفراسة ونور البصيرة .

١٢ - يرى شيخ الإسلام ابن تيمية أن الفلسفه الإسلامية ومن أخذ بمناهجهم من النظار والمتكلمين على ما عندهم من الحق وصحة المسالك فإن عندهم من القصور عن منهج السلف الصالح في النبوات مثلاً ما لا يمكن معه اعتبار ما حصلوه شيئاً مفيداً ونافعاً إلا في مجال التشويش على الخصوم ، وكان الواجب عليهم اتباع منهج القرآن الكريم والسنة المطهرة في البرهان والاستدلال والجدال حتى يبطل ما لدى الخصوم وتقوم الحجة التي يجب اتباعها والتسليم لها .

١٣ - ويرى كذلك أن الإمام الغزالى قد ضمن كتبه المضنوون بها فلسفة مشوبة بإسلام ، الأمر الذي وضع به المتفلسفه الملاحدة من الصوفية سلماً تجاوزوا به ميدان النبوة إلى متأهله من الضلالات والمزاعم التي خرجوا بها من الملة حيث اتبعوا إخوان الصفا في رسائلهم الفلسفية ، ففضلوا الحكيم الفيلسوف على مقام النبوة ، وأحدثوا منصب خاتم الولاية ، وادعوا أنه يأخذ عن الله بلا واسطة ملك ، وغير ذلك من الاستخفاف بالشريعة والتلاعب بها رداً وتأويلاً فاسداً .

١٤ - وينص شيخ الإسلام على الفرق بين النبوة والرسالة بقوله : ( فالنبوة داخلة في الرسالة ، والرسالة أعم من جهة نفسها ، وأخص من جهة أهلها ، فكل رسولنبي ، وليس كلنبي رسولاً ، فالأنبياء أعم ، والنبوة نفسها جزء من الرسالة ، فالرسالة تتناول النبوة وغيرها ، بخلاف النبوة فإنها لا تتناول

الرسالة<sup>(١)</sup> ، وعليه فالنبوة والرسالة بينهما عموم وخصوص إذ لا رسالة إلا بنبوة ، فيجتمعان في النبي الرسول ، وقد تنفرد النبوة .

١٥ - وما سبق يتبيّن لنا أن شيخ الإسلام ابن تيمية قد تجاوز النزاع القائم بين المعتزلة ومن وافقهم في القول بعدم الفرق بين النبي والرسول بحجّة عدم وجود النص المفرق بينهما في الأصل .

\* \* \*

---

(١) مجموع الفتاوى٧/١٠ وانظر فيما تقدم من فقرات هذه النتائج : الرد على المنطقيين ، معارف لاهور ط٢ ، ٤٨٢ هـ ١٣٩٨ ، وما بعدها ، والصفدية١/٧٥ و٢٢٥ وما بعدها .

شرح الأصفهانية ١٢٢ ، ١٢٣ ، وانظر ما أسلفناه من ملاحظة على هذا النص في ص

## المبحث الثالث

### تعقيب في ضوء الكتاب والسنة

إن العلماء لما جزموا بأن لفظ النبوة والرسالة مختلفان في الوضع ، وحكموا بأن النبي والرسول متغايران لفظاً ومعنى اعتماداً على ورود هذه الألفاظ في الكتاب والسنة متعاطفات ، والتعاطف يقتضي المغایرة من الناحية البلاغية ، وخصوصاً أنهم حريصون على بيان أن الوحي في قمة الفصاحة والبلاغة . والتكرار بدون فائدة جديدة في الأوصاف من أوضح العيوب في الأساليب العربية والوحي ينزعه عن ذلك<sup>(١)</sup> .

فقوله تعالى : « وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَّسُولٍ وَلَا نَبِيٌّ »<sup>(٢)</sup> ، دليل - كما يقول شيخ الإسلام ابن تيمية - على أن النبي مرسل ، ولا يسمى رسولاً عند الإطلاق ، لأنه لم يرسل إلى قوم بما لا يعرفونه ، بل كان يأمر المؤمنين بما يعرفونه أنه حق كالعالم ، ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم : ( العلماء ورثة الأنبياء )<sup>(٣)</sup> .

وليس من شرط الرسول أن يأتي بشريعة جديدة ، فإن يوسف - عليه السلام - كان رسولاً وكان على ملة إبراهيم - عليهم وعلى نبينا الصلاة والسلام .

وداود وسليمان كانوا رسولين ، وكانتا على شريعة التوراة ، قال ( الله ) تعالى عن مؤمن آل فرعون : « وَلَقَدْ جَاءَكُمْ يُوسُفُ مِنْ قَبْلِ إِلَيْنَا فَإِذَا لَمْ يَرَوْهُمْ فَأَزَلْنَا مِنْ شَيْءٍ مِمَّا جَاءَكُمْ بِهِ حَقّ إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَنْ يَعْرَثَ اللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ رَسُولًا »<sup>(٤)</sup> ، إلى أن قال أي شيخ الإسلام ابن تيمية : ( وموسى وسليمان مثل داود ويوسف عليهم

(١) انظر فتح الباري ١١/١١٢ .

(٢) سورة الحج ، آية ( ٥٢ ) .

(٣) تقدم تخریجه في ص ٧٣ من البحث .

(٤) سورة غافر ، آية ( ٣٤ ) .

السلام وغيرهما مع أن داود وسليمان ويوسف عليهم السلام هم رسل أيضاً دعوا إلى توحيد الله وعبادته ، كما أخبر الله أن يوسف دعا أهل مصر لكن بغیر معاداة لمن لم يؤمن ، ولا إظهار مناؤة بالذم والعيوب والطعن لما هم عليه )<sup>(١)</sup> .

إن شيخ الإسلام ابن تيمية يقرر أن النبي له اشتراك عام في الرسالة مع الرسول المطلق لا يشترط له أيضاً أن يأتي بكتاب أو شريعة جديدة ، ويريد أن يجعل ميزة الرسول المطلق عند الإطلاق هو من دعا الناس إلى التوحيد لكونهم على الشرك وهذه الميزة أوضح هو تبعاً لما في القرآن الكريم أن من ذكرهم من الأنبياء دعوا إلى التوحيد وعبادة الله تعالى .

ومن أدلة المفترقين ما يأتي :

أولاً : حديث البراء بن عازب رضي الله عنه في الدعاء عند النوم وقول البراء : ( فقلت كما قال : إلا أني قلت : وبرسولك الذي أرسلت ، فوضع يده في صدري وقال : ونبيك الذي أرسلت )<sup>(٢)</sup> .

ثانياً : إن العلماء فهموا أيضاً من حديث ختم النبوة : ( فلانبي بعدي )<sup>(٣)</sup> ، أن ذكر النبوة يكفي عن ذكر الرسالة ؛ إذ لا رسالة إلا بعد حصول النبوة ، فحكموا بالفرق بين النبي والرسول .

ثالثاً : أن النبوة رحمة ، ورحمة الله تعالى إذا كان يختص بها من يشاء من حيث الاختيار لمحلها الذي تنزل عليه انطلاقاً من قول الله تعالى : ( الله أعلم حيث يجعل رسالته )<sup>(٤)</sup> ، فإن مضمونها يعم ويشمل جميع المخاطبين بها من

(١) النباتات ٢٥٦ ، ٢٥٧ و ٣١٨ ، ٣١٩ .

(٢) عمل اليوم والليلة لأحمد بن شعيب ، النسائي ، دراسة وتحقيق الدكتور / فاروق حماده ، المغرب ، مكتبة المعارف ١٤٠١ هـ ، ٤٦٠ .

(٣) صحيح مسلم ، كتاب الفضائل ، باب في أسمائه صلى الله عليه وسلم ١٥/١٠٤ وانظر شرح الطحاوية ١٠٨ .

(٤) الأنعام ( ١٢٤ ) .

قوم النبي ، فهم وإن بلغوا قبله فهو يدعوهم ويعلّمهم ، إذ قال النبي صلّى الله عليه وسلم أنه : كان النبي يبعث إلى قومه خاصة<sup>(١)</sup> .

والقول بأن النبي من أُوحى إليه وحيا ليعمل به في خاصة نفسه إذا لم يرسل بعد ذلك إلى كفار تحرير لواسع وتضييق لرحمة الله العامة ، والأدلة بخلاف هذا القول واضحة منها :

أ - حديث أبي حازم قال : قاعدت أبا هريرة رضي الله عنه - خمس سنين ، فسمعته يحدث عن النبي صلّى الله عليه وسلم قال : ( كانت بنو إسرائيل تسوسهم الأنبياء ، كلما هلك نبي خلفه نبي ، وإنه لا نبي بعدي ، وسيكون خلفاء فيكثرون ) .

قالوا : فما تأمرنا ؟ قال : ( فُوا ببيعة الأول فالأول ، أعطوهם حقهم ، فإن الله سائلهم عما استرعاهم )<sup>(٢)</sup> .

ب - حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال النبي صلّى الله عليه وسلم : ( غزا نبي من الأنبياء فقال لقومه : لا يتبعني رجل ملك بُضع امرأة وهو يريد أن يبني بها ولما بين بها ، ولا أحد بنى بيوتاً ولم يرفع سقوفها ، ولا آخر اشتري غنماً أو خليفات وهو ينتظر أولادها . فغزا ، فدنا من القرية صلاة العصر أو قريباً من ذلك ، فقال للشمس : إنك مأمورة وأنا مأمور ، اللهم احبسها علينا ، فحبست حتى فتح الله عليهم ، فجمع الغنائم ، فجاءت - يعني النار - لتأكلها فلم تطعمها ، فقال : إن فيكم غلولا ، فليبا يعني من كل قبيلة رجل ، فلزقت يد رجل بيده فقال : فيكم الغلول ، فليبا يعني قبيلتك ، فلزقت يد رجلين أو ثلاثة بيده ، فقال : فيكم الغلول ، فجاووا برأس بقرة من الذهب فوضعوها ، فجاءت النار فأكلتها . ثم أحل الله لنا الغنائم ، رأى ضعفنا وعجزنا فأحلها لنا )<sup>(٣)</sup> .

(١) انظر صحيح مسلم ، كتاب المساجد ومواضع الصلاة ، الحديث (٣) رقم : (٥٢١)

(٢) صحيح البخاري ، كتاب أحاديث الأنبياء ، باب ما ذكر عن بنى إسرائيل .

(٣) صحيح البخاري ، كتاب فرض الخمس ، باب قول النبي صلّى الله عليه وسلم : ( أحلت

فهذا نبي من أنبياءبني إسرائيل يقال له يوشع بن نون ، وهو فتى موسى المذكور في سورة الكهف<sup>(١)</sup> .

وهو مع علمنا أنه خلفه موسى عليه السلام فيبني إسرائيل يقيم فيهم التوراة ، فإننا علمنا نبوته من هذا الحديث الذي نص على أنه يجاهد وينظر في المصالح ويطلب أسباب النصر على الأعداء ، ويكرمه الله بخرق عادة عظيمة هي حبس الشمس عن مغربها حتى كتب الله له النصر والفتح وسيبي الغنائم علاوة على ما جاء فيه من علامات النبوة الأخرى<sup>(٢)</sup> .

فلم يقتصر على العمل بالتوراة في خاصة نفسه وغيره من الأنبياء قد رأينا أنهم كانوا يبلغون عن الله تعالى ويعملون بما أمرهم الله به بلا زيادة ولا نقصان .

ج - قال الحافظ ابن حجر : ( ووقع في ذكر عدد الأنبياء حديث أبي ذر رضي الله عنه ، مرفوعا : ( أنهم مائة ألف وأربعة وعشرون ألفا ، الرسل منهم ثلاثة وثلاثة عشر ) قال : وصححه ابن حبان ، وسكت عليه عدة مرات )<sup>(٣)</sup> .

د - قال الحاكم : ( قد اختلفت الروايات في عدد المرسلين من الأنبياء وسائر الأنبياء ، والذي أدى إليه الاجتهاد من لدن آدم إلى أن بعث الله نبينا المصطفى صلى الله عليه وسلم فقد ذكرتهم .

فمن حديث أبي ذر رضي الله عنه ( أنه قال : قلت يا رسول الله كم النبيون ؟ قال : مائة ألف وأربعة وعشرون ألفنبي . قلت : كم المرسلون

---

لهم الغنائم ، وقال الله عز وجل : « وعدكم الله مغافنكم كثيرة تأخذونها » الآية ، وهي للعامة حتى يبيه النبي صلى الله عليه وسلم ، الحديث ( ٣١٢٤ ) .

(١) انظر تفسير الطبرى ، ٢٩٣ / ٥ ، ٢٩٤ .

(٢) انظر فتح البارى ٦ / ٢٢١ .

(٣) فتح البارى ٦ / ٣٦١ .

منهم ؟ قال : ثلثمائة وثلاثة عشر . . ) .

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال : بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد ثمانية آلاف من الأنبياء ، منهم أربعة آلاف من بنى إسرائيل ) .

وعن أبي سعيد قال : قال النبي صلى الله عليه وسلم : ( إني خاتم ألفنبي أو أكثر )<sup>(١)</sup> .

وبما أظهرناه من أدلة القائلين بالفرق بين النبوة والرسالة يتضح صواب ما أسلفناه من كون أدلة غير المفرقين محجوبة . وإلى خلاصة هذا المبحث :

إن الإمام الغزالى أراد أن يعطي قاعدة في النبوة والرسالة وأن يشرح حقيقة النبوة بالبرهان ، فكان أن قرر أنها لا تتأتى بكسب أو تحصل بعقل أو فكر وقوة حدس وإنما هي هبة ربانية لعبد أعده الله لها بطهارة الفطرة ونقاؤة السريرة وحسن الأخلاق وسمو الشمائـل مع حب الخلوة والتبعـد رغبة في تقوية الصلة بالله تبارك وتعالى .

وهـذا منهـ منهج صائب ومرضـي عندـ المـحققـينـ منـ العـلمـاءـ كـمـاـ قدـ بـيـنـ ذـلـكـ آـنـفـاـ .

ولـكنـ يـؤـخـذـ عـلـىـ منـهـجـ الإـمامـ الغـزالـيـ أـنـ وـهـ يـبـيـنـ مـفـهـومـهـ لـحـقـيقـةـ النـبـوـةـ وـيـشـرـحـهاـ لـلـنـاسـ عـلـىـ وـجـهـ الدـفـاعـ وـالـتـعـلـيمـ وـالـرـدـ عـلـىـ الـمـنـكـرـينـ لـهـ أـوـ الـمـتـسـاهـلـينـ فـيـ الـأـخـذـ بـمـقـتضـاـهـ وـقـعـتـ مـنـهـ أـمـرـ نـجـمـلـهـ فـيـمـاـ يـأـتـيـ :

أولاً : أنه لما رأى فتور الناس في أمر النبوة وحز ذلك في نفسه ، وأراد معالجة هذا الأمر الديني الخطير كأنه لم يخطط للمنهج الذي يريد الوصول من خلاله إلى بغيته ففتح عن ذلك :

---

(١) مستدرك الحاكم ٥٩٦/٢ ، ٥٩٧ ، وقد بين الذهبي أن كلاما من هذه الأحاديث في سندتها ضعيف أو واه ، فهي على هذا لا تقوم بها حجة .

أـ الكلام بمقدمات منطقية وفلسفية عميقة ، وعقيمة أحيانا في تحصيل الهدف المنشود ، وكأنه يريد أن يحل الغازا ويستكشف أسرارا عميقة يجد الإنسان حرجا من إظهارها فتراه يتناول بطريقة فلسفية نظام الكون وترتيب أجزائه وارتباط بعضه بعض ليصل من ذلك إلى تقسيم للحركات وأن منها ما هو ضروري ومنها ما هو إرادي . وبعضها خير يجب فعله والآخر شر يجب تركه .

وهذه الخيرية وتلك الشرية لا يعلمها كل الناس ولا يجهلها عموم الناس . ( ثبت بهذا التقسيم الثاني أصحاب حدود يعرفونها وهم الأنبياء وأصحاب الشرائع عليهم الصلاة والسلام )<sup>(١)</sup> .

وهو يريد أن يصل إلى أن النبوة ثابتة بالحركات الضرورية الاختيارية التي يجب أن يكون الجاهل لوجه الخير والشر فيها داخلا تحت حكم الأنبياء العالمين بتعليم الله لهم بما فيها من خير وشر .

بـ ثم إن الإمام الغزالى يسبب أيضا في شرح دليل التمانع ووجوب التعاون بين بني آدم في حالة الاجتماع وتضارب المصالح . الأمر الذي ( لا يفي بهميهده على قانون يشمل مصالح النوع جملة ويخص كل شخص تفصيلا إلا أن يكون عقل مؤيد بالوحى مقىض للرسالة ... )<sup>(٢)</sup> .

والغزالى كان في غنى عن هذا إذا كان يخاطب المسلمين لأن القرآن الكريم حثهم على النظر والاتعاظ والاعتبار بهذا الكون العظيم وقد بين لهم النبي صلى الله عليه وسلم كثيرا من الحكم والأسرار التي لهم بها وجه تعلق ولها أثر يدرك به الدلالة على عظمة الخالق وإرادته وتصرفه ﴿أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْمَتَّمِينَ﴾<sup>(٣)</sup> .

(١) معاجل القدس ١٣٣ .

(٢) السابق ١٣٤ .

(٣) سورة الأعراف ، آية ( ٥٤ ) .

وإذا كان يخاطب الفلسفه والعلقانيين فلا يفيدهم هذا العرض الاستدلالي لأنهم قد ترسوا على مثله في الأمور الغيبية ولم يحصل لهم به إيمان بالنبوه على الوجه الذي يريد الغزالي .

وإن كان يخاطب به عموم الناس فلا يدركه كل الناس ولا يحتاجه جلهم ، وخصوصا أنه قدم أن النبي لا يطالب بإعطاء تعريف وحد نبوته وإنما على المخاطبين الإيمان به والتصديق بما جاء به ، وإلا توقف الإيمان برسالته على معرفة حدها ورسمها وخصائصها وهذا ليس متوجها عليه وليس في مقدور الناس إدراك ذلك لو أن الرسول شرحه لهم )<sup>(١)</sup> .

جـ يضاف إلى ما سبق أن الإمام الغزالي مع علمه بهذا أخذ يستدل لإثبات النبوة وإظهار حقيقتها على الفلسفه بتفاوت الناس في قوة الحدس والذكاء وأنه لا مانع من وجود شخص خارج عن المعتاد في ذلك . ثم الرؤيا المنامية والطب والنجوم والطلسمات وغير ذلك من العلوم التي هم يصدقون بوجودها والجهل بخواصها وهذا وإن كان يريد به الاستدلال عليهم حتى يقروا بما يكذبون به من أمر النبوة وبما يعلمون أو يجهلون من وجود هذه العلوم وخصائصها التي هي فوق عقل الإنسان فإن بعض العلماء رأى أن مسلكه هذا نزول في الاستدلال بأمور سافلة لا تعدو كونها من تجارب الإنسان ومعارفه على أمر هو من أمر الله تعالى الذي لا تحوم حوله العقول ولا التجارب .

وهذا ما يقرره الإمام الغزالي إذ يرى أن النبوة مرتبة فوق مرتبة الإنسانية وأن تكليف الإنسان بمعرفة حدتها ورسمها وخصوصها تكليف بما لا يطاق )<sup>(٢)</sup> .

دـ والإمام الغزالي مع قوله : - (أن الله تعالى ألقى إلى عباده على لسان رسوله - صلى الله عليه وسلم - عقيدة هي الحق على ما فيه صلاح دينهم

(١) انظر معراج القدس ١٣٠ .

(٢) المتقد ٧٤ وما بعدها وقارن بما في معراج القدس ١٣٠ .

ودنياهم ، كما نطق بمعرفته القرآن والأخبار<sup>(١)</sup> — مجده علم الكلام ، ورأه صالحًا ليكون صائناً لعقيدة أهل السنة من تشويش أهل البدعة مع عدم التزامه هو له بالكلية لا في المعتقد ولا في التأليف لذا جاءتنا مناهجه مضطربة في نظر الباحثين غير مطردة على نهج واحد ، الأمر الذي لا بد أن يوقع القارئ في حيرة لا يجد مخرجاً منها إلا إذا أخذ على هذا الإمام المستدركات السالفة في باب النبوة وحقيقةها ، وأتبعها بما يحمد له في ذلك على ما سيأتي .

إذا تقرر أن الإمام الغزالى لم يسلك منهجاً واحداً في مفهوم حقيقة النبوة فلعل عذرها في ذلك هو أثر المعارف في عقله وفكره وتعدد الاختصاصات والطوائف المخاطبة بالمناهج ، التي تناول الرد عليها أو الشرح والبيان لمقاصدتها وغاياتها ، وهذا إن لم يكن عذراً في حقه فإنه عذر في حق الباحثين في فكرة مؤلفاته ، إذ لا يمكنهم الإنصاف في حقه إلا بتوضيح جميع المؤشرات على فكره وشخصيته ونباع معارفه ثم تقرير ما يستدرك عليه ، وإظهار ما يحمد له .

وإنني قد أجملت ما رأيت أنه لم يتبع فيه المنهج الذي توصلت إلى أنه هو الأولى بالبحث في مسائل النبوة من غيره لأسجل له أنه أبرز قواعد مهمة في بيانه لحقيقة النبوة تكفي لإبعاده عن مناهج الفلسفه وجميع العقلاين المقتصررين على زبالات العقول الفاسدة .

وهي كالآتي باختصار لأنه سبق أن كتبنا نصوصها في مبحث رأيه :

أـ إنه يقرر أن أصل النبوة وركنها الأساسي قائم على أن الأمر لله تعالى :  
 ( ومن لم يعترف به لم يعترف بالنبوة قط )<sup>(٢)</sup> .

بـ وما دام الخلق والأمر لله فله أن يأمر وينهى ويثيب ويعاقب ، ( ومن لم يثبت لله عز وجل أمرًا يطاع فقد أحال كل هذه الأوامر والتواهي والتذكيرات

(١) المنفذ ٣٢ وما بعدها .

(٢) معارج القدس ١٣٤ وانظر المنفذ ٦٦ وما بعدها .

والتنبيهات على من ادعى النبوة مقصورة عليه غير متعدية عنه . . . )<sup>(١)</sup> .

ج - أن الله الخالق الامر الناهي جل جلاله يفعل ما يشاء ، وعليه فلا استحالة في حقه من بعثة من يبلغ خلقه عنه أو أمره من جنسهم ، وأن يكون ذلك المبعوث المصطفى المختار المجتبى من خلقه لا كسب له في ذلك ولا جهد فـ ( الله أعلم حيث يجعل رسالته )<sup>(٢)</sup> .

د - أن من نبأ الله بالوحي وأرسله إلى خلقه لم يتوقف التصديق به والإيمان بما جاء به على تحصيل خواص رسالته وماهيتها أو إبراز حدها بجنسها وفصلها ، بل : ( يجب عليه - المدعو - التصديق في الحال سواء عرف حد الرسالة أو لم يعرف )<sup>(٣)</sup> ، ذلك أن النبوة مرتبة فوق مرتبة الإنسانية .

هـ - إن الإمام الغزالى يثبت وسيطاً بين الله وأنبيائه وهذا الوسيط هو الملك الموكل بالوحي ولا يعتقد أن الوحي للأنبياء فيض من العقول أو العقل الفعال بل يقرر أن جبريل عليه السلام ملك منفصل عن النبي الذي يخاطبه بوحي الله تعالى<sup>(٤)</sup> .

و - وبهذا نعلم أن الإمام الغزالى يفهم أن حقيقة النبوة وحي من الله تعالى لعبد اصطفاه من خلقه ليبلغ عنه شرعيه إلى عباده الذين يجب عليهم الإيمان به والعمل بما جاء به إذ سعادتهم في الدنيا والآخرة مرهونة بذلك<sup>(٥)</sup> .

وإذا كان البحث أوصلنا مع الإمام الغزالى إلى أنه دخل في أمور كثيرة في ميدان تناوله لحقيقة النبوة والرسالة والعلاقة بينهما فإن تلك النتيجة هي التي يصل إليها الباحث مع شيخ الإسلام ابن تيمية حيث إنه هو الآخر درس مفاهيم

(١) السابق ١٣٥ .

(٢) السابق ١٣١ ويقارن بما في الاقتصاد في الاعتقاد ١٢٠ ، ١٢١ .

(٣) معارج القدس ١٣٠ .

(٤) انظر كتاب الإمام في إشكالات الإحياء مع الإحياء ، ط مؤسسة الحلبي وشركاه للنشر والتوزيع ١٣٨٧ هـ ٥/٤٨٤٦ .

(٥) انظر المتقى ٧٧-٨١ .

الناس للنبوة والرسالة راداً ومعقلاً ومسلماً ومصححاً ومستصوباً وبطلاً ومفندًا.

وانطلاقاً من قول الله تعالى : « أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ أَخْلَاقًا كَثِيرًا »<sup>(١)</sup>.

الأمر الذي ينفي العصمة عن قول أحد من الناس دون الأنبياء فيما أنزل عليهم وما أمروا بتبلیغه من وحي الله تعالى ، على ما يفهم من الآية وما أثر عن الإمام مالك بن أنس من قوله : كل يؤخذ من قوله ويرد إلا رسول الله صلى الله عليه وسلم<sup>(٢)</sup>.

وانطلاقاً من ذلك وما تبيّن بالبحث فإن الدارس لمفهوم النبوة وحقيقةها عند شيخ الإسلام ابن تيمية لابد أن يسجل عليه ملاحظات في المنهج ، ويسيطر له مقاصد حسنة بربتها على جدارة علمية واهتمام منقطع النظير بأمر النبوة وما كتب عنها . وما يسجل عليه :

أـ عدم تحديد مسائل الخلاف التي جرد قلمه للرد عليها في محاورته وردوده على المتكلمين الأمر الذي تمضي عنه اضطراب في المنهج وعدم استقامة في الأسلوب حتى إن القارئ ليقع في الحيرة من كثرة الاستطرادات والردود الجانبية وتكرير لنصوص وعبارات في صفحات متتالية ، وهذا بلا شك يذهب بقوة التركيز ومتانة الأسلوب ووضوح الفكرة المردودة ، والأدلة والحجج المردود بها ، وهذا أمر يتجلّ في أهم كتاب خصصه شيخ الإسلام ابن تيمية لمخاطبة من يؤمن بالنبوات من المسلمين<sup>(٣)</sup>.

بـ إنه نتيجة لهذا المنهج المذكور أثار قضايا ليس فيها نزاع أصلاً بين أهل القبلة ولم يكن الحوار يدور حولها فبذكرها هناك يتشوّش ذهن القارئ ويحترار

(١) سورة النساء ، آية (٨٢) .

(٢) بحثت عن تخريج هذا القول السائر فلم يتيسر لي ، ولعل شهرته تغنى عن مصدر له .

(٣) انظر النبوات ٢٤٤ و ٢٤٨ ، ٢٤٩ .

من وجود خلاف فيها فيكتشف بالتتبع أنها إنما ذكرت عرضاً أو تبعاً لأمور أخرى لمناسبة تجمع بينها ، وهذا بلا شك يميع الحق ويتعجب القارئ<sup>(١)</sup> .

جــ إدخال الردود على المتكلمين ومن اتبعهم من أصحاب الحلول والاتحاد العام ، أو تقويم مناهج المتكلمين وترتيب الفقهاء على درجات وأئمة علم الكلام على درجات أخرى في المكانة العلمية والتتفوق في معرفة مقالات المخالفين ، وهذا يجعل الباحث لا يستطيع استكمال الفكرـة الواحدة إلا بعناء وتتابع<sup>(٢)</sup> .

دـ المنهج المتردد في الحكم بل المتبادر الأحكام أحياناً إذ يذكر مناهج المتكلمين في النبوـات من إثبات الأمر والقدرة لله ومقتضيات الرحمة والعدل واشتراط التحدي لظهور المعجزة وغير ذلك ويحكم بأنها طرق صحيحة سليمة ثم يستدرك اشتراط المعجزة ومقارنة التحدي لذلك . ثم يعقب بعد بحث أن لازم مذاهـبـهم أن الله لم يجعل عـلامـةـ علىـ صـدقـ آـنـيـائـهـ ، وأنـ حـقـيقـةـ مـذاـهـبـهـمـ لاـ يـشـبـهـ بـهاـ وجـودـ اللهـ تـعـالـىـ وـلاـ النـبـوـاتـ وـأـنـ مـؤـدـيـ كـلـامـهـ خـيرـ مـنـ كـلـامـ الـفـلـاسـفـةـ وـالـصـابـةـ دـعـ اليـهـودـ وـالـنـصـارـىـ ، وهـذـاـ كـانـ بـالـإـمـكـانـ تـجـنبـهـ لـوـ قـصـرـ الـكـلـامـ عـلـىـ الـمـسـائـلـ الـمـتـنـازـعـ فـيـهاـ بـعـدـ حـصـرـهـاـ ، فـيـسـلـمـ الـمـنـهـجـ مـنـ الـخـلـلـ المـذـكـورـ وـيـصـلـ الدـارـسـ إـلـىـ نـتـائـجـ مـشـمـرـةـ فـيـعـرـفـ أـينـ الـحـقـ وـأـينـ الـخـطاـ أوـ الـبـاطـلـ فـيـحـدـدـ مـوـقـعـهـ عـلـىـ بـيـنـةـ<sup>(٣)</sup> .

وـإـذـ كـانـ هـذـهـ الـمـلـاحـظـاتـ الـمـنـهـجـيـةـ وـاقـعـيـةـ فـإـنـ عـذـرـ شـيـخـ الإـسـلـامـ فـيـهاـ وـاضـعـ لـمـنـ عـرـفـ مـوسـوعـيـتـهـ وـحـرـصـهـ عـلـىـ إـيـدـاعـ كـلـ مـعـلـومـةـ تـقـيـدـ فـيـ الـمـوـضـوعـ الـذـيـ يـتـناـولـهـ أـوـ تـتـصـلـ بـهـ مـنـ أـيـ حـيـثـيـةـ أـوـ مـنـاسـبـةـ لـذـاـ فـلـاـ يـمـكـنـ تـصـنـيـفـ فـتاـواـهـ الـمـوـجـودـةـ الـآنـ عـلـىـ هـذـاـ الـوـضـعـ الـذـيـ طـبـعـتـ عـلـيـهـ ، ذـلـكـ أـنـكـ لـاـ تـسـتـطـعـ أـنـ

(١) انظر السابق ٢٢٠-٢٢٢ .

(٢) انظر السابق ٦٦ .

(٣) انظر النبوـاتـ ١١٧ـ ١٢١ـ ، ١٥٨ـ ، ١٥٩ـ وـ الصـفـيـةـ ١ـ /ـ ٢١٨ـ وـ ماـ بـعـدـهـ وـ الرـدـ عـلـىـ الـمـنـطـقـيـنـ . ٤٨٠ـ ، ٣٣١ـ

تحكم على المجلد الأول مثلاً أنه في العقائد دون فقه الأحكام واللغة والأصول والتفسير ، زد على ذلك أنه كان يشعر بأنه يرد على مخالفين متفاوتين في درجات الخلاف والمنازعة ويريد أن يبين للجميع الحق الذي يراه على ضوء الكتاب والسنة ويشرح للناس ما وقعوا فيه من مخالفة أو مجانية لذلك الحق الذي يراه ، والكلام إذا طال وتشعبت سبله كان من الصعوبة بمكان ضبط مخارجها ومداخله وما تقدم منه وما لم يذكر ، ومن لم يكن عنده وقت للمراجعة والتبيح والمحذف والإضافة يكفيك منه أنه لم يأت بما يخالف هدفه ولم يقع فيما يناقض مقاصده وأهدافه<sup>(١)</sup> ، علماً أن الأمر في النبوات شائك .

إذا تقرر عذر شيخ الإسلام بن تيمية في تلك الملاحظات المنهجية فإن حقيقة النبوة والرسالة كان يفهمها على ضوء الكتاب والسنة ومنهج الصالحين من سلف الأمة ، وتوضيح ذلك يكون على النحو الآتي :

أـ إنّه بناء على أن شيخ الإسلام ابن تيمية يفضل دائمًا التعبير عن المعاني الشرعية بالألفاظ القرآنية عمّا إلى مباحث النبوة متّهمًا لها من خلال نصوص الوحي فعرفها لغة واصطلاحًا وناقش الخلافات الواقعية في ذلك ورجح بالنص أو القراءات أو الحديث النبوي ما يراه صواباً .

بـ درس مفهوم النبوة والرسالة والخلاف الواقع بين العلماء في الترافق أو الفروق فرجح أن بينهما عموم وخصوص مطلق ، وأن الرسول المطلق هو من أرسل إلى قوم مشركين ، على أن ضمن نصوصه ما يفهم القول بالعموم والخصوص الوجهي — كما سبق التنبية عليه .

جـ ولما قرر شيخ الإسلام ذلك تناول المذاهب الغالطة في أمر النبوة من حيث أصلها وحقيقةها فيبين أن النبوة هبة من الله تعالى ومن أفعاله التي أوجبها

---

(١) انظر مجموع الفتاوى١/١٢ و٢٠ و١١٠ و١٣١-١٣٧ ، وقاعدة جليلة في التوسل والوسيلة ، ط الرئاسة العامة لإدارات البحوث ١٤٠١هـ ، ١٢٥ وما بعدها .

على نفسه وكتبها في سابق علمه ، وأن الرحمة والعدل والعنابة الربانية من مقتضياتها .

دـ وأوضح بأن الله إذا اختار عبداً لحمل رسالته إلى خلقه أدبه وشرح صدره وأعلى قدره ونبأه بواسطة ملك كريم هو جبريل عليه السلام وإذا قال أحد من الأنبياء : إني رسول الله إليكم فإن علامات صدقه كثيرة لا يمكن حصرها ، تكون بالمعجزة القاهرة والأية الباهرة وبالنظر فيما جاء به وما يأمر به وما ينهى عنه أو في حاله وواقعه مقارنة بما دعا إليه من قبله إذ جنس النبوة قديم مذ آدم عليه السلام .

هـ وبالعناصر الآنفة نعلم أنه فند مذاهب الفلاسفة ومن قلدهم ، وتعقب كثيراً من حجاج المتكلمين ومن شايعهم وبين وجه الخطأ عندهم وأملأ الصواب على ضوء السنة والكتاب حتى اتضح أنه يريد أن تفهم النبوة على أنها من أمر الله الذي يتلقى ويطاع طاعة مطلقة . والله أعلم .

\* \* \*

## الفصل الثاني

### الوحي وطرقه

مدخل :

عرضنا في الفصل السابق إلى تعريف النبي والرسول والنبوة والرسالة لغة واصطلاحا حيث ناقشنا أصول اشتراق كل كلمة حسب آراء علماء اللغة واستدلالاتهم على تلك الآراء ، ورجحنا من ذلك ما أيده الدليل والتعليل ، وتناولنا بعد ذلك حقيقة النبوة والرسالة ومفهوم العلاقة بينهما عند الإمام الغزالى ، وشيخ الإسلام بن تيمية من خلال نصوصهم في كتبهم المشهورة ، وعقبنا على النصوص المعروضة بما يتضح به المراد منها وما يمكن أن يعقب بها عليها .

ثم كان المبحث الثالث بمثابة تعقيب على ضوء الكتاب والسنة يتلمس فيه الباحث أهم جوانب الصواب في جهود العلماء السالفين الذين بحثوا في حقيقة النبوة محاولين بيان مفهومها والعلاقة بين النبوة والرسالة وما يمكن أن يجعل فروقا بين النبي والرسول .

وفي استدراك الباحث الذي ختم به ذلك المبحث ما يدل على أن ميدان البحث في مفهوم النبوة والرسالة والعلاقة بينهما كان واسعا بحيث تشعيت المناهج والمفاهيم وراء نتائج نهائية فيه بل إن أغلب العلماء كان تافلا مقلدا لأقوال من سبقه سواء في ذلك القائلون بأن هناك فروقا ، أو الذاهبون إلى أنه لا فرق بين النبي أو الرسول فكلنبي رسول وكلرسولنبي كما هو بدهي لذا كان على الباحث أن يعتمد نصوص الوحي في ذلك ويرجع ما دلت عليه بعد

غربلة المناهج والمذاهب المذكورة حتى يتبيّن أنّه لا يمكن أن يسلم منها عند الفحص إلّا القليل المرتكز على الكتاب والسنّة ولئن كان مفهوم النبوة والرسالة والعلاقة بينهما من المباحث الأصيلة في بيان حقيقة النبوة فإنّ معنى الوحي وطرق تكليم الله تعالى للبشر لأكثر أصالة إذ لا نبوة ولا رسالة إلّا بالوحي ، فما معنى الوحي وما هي طرق تكليم الله تعالى للبشر ؟  
هذا ما سيتضح بإذن الله تعالى في هذا الفصل .

### معنى الوحي لغة :

الوحي في اللغة العربية هو : الإعلام في الخفاء على وجه السرعة بحيث لا يكاد يفهمه أو يدركه إلّا المعنى به .  
ويكون بأمور متصلة أو منفصلة إذ يكون بالإشارة ، والكتابة وما يدل على المعنى المقصود ، هذا بين البشر .

ويكون بالوحي الإلهامي والهداية والإرشاد والتسخير بالنسبة لما يكون من الله تعالى لعباده .

قال في القاموس المحيط : (الوحي : الإشارة ، والكتابة ، والمكتوب ، والرسالة ، والإلهام ، والكلام الخفي ، وكل ما ألقته إلى غيرك ، والصوت يكون في الناس وغيرهم . . . )<sup>(١)</sup> .

ويتفق معه الجوهرى في الصحاح ويضيف :

( . . يقال : وحيت إليه الكلام وأوحيت ، وهو أن تكلمه بكلام تخفيه . . وأوحى الله إلى أنبيائه )<sup>(٢)</sup> .

وأصل الوحي عند الراغب : الإشارة السريعة . . وذلك يكون بالكلام على

(١) ٤٩٩/٤ .

(٢) ٢٥٢٠ ، ٢٥١٩/٦ .

سبيل الرمز والتعريف ، وقد يكون بصوت مجرد عن التركيب ، وبإشارة بعض الجواح ، وبالكتابة... )<sup>(١)</sup> .

فالوحى على هذا تفهيم أو قذف في القلب بالإلهام والهداية أو الأمر بواسطة أو بغير واسطة والله تعالى أن يوحى لمن شاء بأي طريقة يشاء فالامر أمره والخلق خلقه . ونذكر باختصار دلائل كلام أهل اللغة من كتاب الله تعالى إذ هو مصدرهم ، ومرجعنا أيضاً في اللغويات وغيرها .

فمن وحي الله تعالى لغير الملائكة والبشر قوله :

«وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا»<sup>(٢)</sup> ، قوله : «بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَىٰ لَهَا»<sup>(٣)</sup> .

وقال تعالى : «وَأَوْحَىٰ رَبَّكَ إِلَى الْقَلْبِ...»<sup>(٤)</sup> الآية .

ووحي الله إلى الملائكة ثابت بالكتاب والسنة إذ هم المنفذون لأمره الكوني والشرعى ولا علم لهم إلا ما علمهم الله وأطلعهم به على خزائن غيه المكتون في اللوح المحفوظ .

قال الله تعالى : «إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى الْمَلَائِكَةِ أُنْتَ مَعَكُمْ..»<sup>(٥)</sup> .

وإذا كان الله تعالى أوحى بعلمه وهدايته وإرشاده إلى سمواته وأرضه وبعض مخلوقاته كالنحلة والملائكة الكرام فإنه أوحى إلى البشر صغارا وكبارا ذكورا وإناثا .

قال الله تعالى : «يَنَاهِي حُنْدُ الْكِتَابِ بِقُوَّةٍ وَمَاتَتْهُ الْحُكْمَ صَبِيًّا»<sup>(٦)</sup>

(١) مفردات القرآن ٨٥٨ ، وقارن بما في مشارق الأنوار للقاضي عياض ٢ / ٢٨١ ، ٢٨٢ .

(٢) سورة فصلت ، آية (١٢) .

(٣)

سورة الززلة ، آية (٥) .

(٤)

سورة النحل ، آية (٦٨) .

(٥) سورة الأنفال ، آية (١٢) .

(٦)

سورة مریم ، آية (١٢) .

وقال الله تعالى : « فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ قَاتُلُوا كَيْفَ نُكِلُّمُ مَنْ كَانَ فِي الْمَهْدِ صَبِيًّا ٢٦ قَالَ إِنِّي عَبْدُ اللَّهِ مَا تَدْرِي الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي بَيْتًا ٢٧ ». (١)

وقال تعالى : « فَلَمَّا ذَهَبُوا إِلَيْهِ وَاجْمَعُوا أَنْ يَمْعَلُوهُ فِي غَيْبَتِ الْجَبَّ وَأَوْجَيْنَا إِلَيْهِ لَتُنْبَئُنَّهُمْ بِمَا أَمْرَيْتُهُمْ هَذَا وَقُمْ لَا يَشْعُرُونَ ٢٨ ». (٢)

وقال تعالى : « وَإِذَا وَحَيْتَ إِلَى الْحَوَارِيْتَنَ أَنَّهَا مَأْمُوْنَةٍ وَرَسُولٍ ٢٩ ». (٣)

وقال تعالى : « وَأَوْجَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَاتِ ٣٠ ». (٤)

فالوحى إلى الحواريين وحي بواسطة عيسى عليه السلام ، وقيل ألهما ذلك في قلوبهم فصدقوا وآمنوا .

والوحى إلى الأمم بواسطة الأنبياء الذين يوحى الله إليهم بالأحكام والتكاليف . وقال الله تعالى : « وَأَوْجَيْنَا إِلَيْهِمْ مُوسَى أَنَّ أَرْضِيْعِيْهِ فَإِذَا خَفَتِ عَلَيْهِ فَكَأْلِيقِيْهِ فِي الْيَمِّ وَلَا تَخَافِ وَلَا تَحْزَنْ إِنَّ رَادُوْهُ إِلَيْكَ وَجَاءُوكُمْ مِنْ الْمَرْسَلِينَ ٣١ ». (٥)

وقال تعالى في مريم وابنها عيسى عليهما السلام :

« إِذْ قَالَتِ الْمَلَائِكَةُ يَمْرِيْمُ إِنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلْمَةٍ مِنْهُ أَسْمُهُ الْمَسِيْحُ عِيسَى ابْنُ مَرِيْمَ وَجِئَهَا فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَمِنَ الْمُقْرَبَيْنَ ٣٢ ». (٦)

وقال تعالى : « وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهْلًا وَمِنَ الصَّالِحِينَ ٣٣ ». (٧)

ومما دل عليه الكتاب العزيز أيضاً وحي الصالحين إلى أوليائهم من البشر بالإشارة وحي الشياطين إلى أوليائهم باللوسوسة ، قال الله تعالى عن زكريا

(١) سورة مريم ، آية (٣٠ ، ٢٩) .

(٢) سورة يوسف ، آية (١٥) .

(٣) سورة المائدة ، آية (١١١) .

(٤) سورة الأنبياء ، آية (٧٣) .

(٥) سورة القصص ، آية (٧) .

(٦) سورة آل عمران ، آية (٤٥) .

(٧) سورة آل عمران ، آية (٤٦) .

عليه السلام : «فَرَجَ عَلَى قَوْمٍ مِنَ الْمُحَرَّابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَن سَيِّحُوا بَكْرَةً وَعَشِيَّةً»<sup>(١)</sup> وقال تعالى : «وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوا شَيْطَانَ الْإِنْسَانِ وَالْجِنِّ يُوحِي بِتَضْطُّعِهِمْ إِلَى بَعْضِ رُحْرُفِ الْقَوْلِ غَرْوَارًا»<sup>(٢)</sup> ، قوله : «وَإِنَّ الشَّيْطَانَ لَيُؤْخُذُ إِلَى أَوْلَيَّهُمْ»<sup>(٣)</sup> .

وبهذا نعلم أن الوحي منه ما هو عام ومنه ما هو خاص ، أما العام فهو الذي شرحنا دلائل اللغة عليه وبرهنا من الكتاب العزيز عليه .

### معنى الوحي في الاصطلاح :

وأما الخاص فهو الذي يحتاج إلى تعريف اصطلاحي لأنه وإن كان يدخل في الوحي العام من وجوه فإنه ينفرد عنه بوجوه أخرى ذلك أنه تكليف بنبوة ورسالة لها غايات وأهداف سامية من الله تعالى إلى رسليه وأنبيائه من بني آدم ليدعوا عباد الله تعالى إلى توحيد الله واتباع شرع الله فكانت بذلك وحدتهم لوحدة الوحي إليهم ووحدة الغاية والمصدر الموحى إليهم<sup>(٤)</sup> .

قال الشهيرستاني : (ونحن معاشر الحنفاء أثبتنا أشخاصا ربانية مفطورة بوضع الخلقة على اصطفاء من الجواهر واجتباء من العنصر مناسبة لتلك الجواهر الروحانية مناسبة النور للنور والظل للظل ، وللنبي عليه السلام طرفان بشرية ورسالية : «قُلْ سُبْحَانَ رَبِّكَ هَلْ كُثُرٌ إِلَّا بَنَّرًا رَسُولًا»<sup>(٥)</sup> وبطرف يؤدي الرسالة .

والوحي هو إلقاء الشيء إلى الشيء بسرعة فكل صورة علمية يقبلها بطرفه الروحاني عن الملائكة الذين هم رسل ربهم إليه دفعه واحدة كوقوع الصورة في المرأة فهو وحي<sup>(٦)</sup> .

(١) سورة مريم ، آية (١١) .

(٢) سورة الأنعام ، آية (١١٢) .

(٣) سورة الأنعام ، آية (١٢١) .

(٤) انظر مجلة الجامعة الإسلامية العدد الأول عام ١٤٠٠ هـ ٣١-٣٣ .

(٥) سورة الإسراء ، آية (٩٣) .

(٦) كتاب نهاية الإقدام في علم الكلام ٤٦٥ ، وانظر معراج القدس ١٣٤ .

فهذا تعريف يشرح صفة النبي الموحى إليه وصلته بالملائكة من جهة صفاء النفس وطهارة الفطرة والاستعداد للتلقى والتبلیغ إلا أن فيه ما هو أوجز منه وأوضح عبارة على ما يطلب في التعريفات فيقول الحافظ ابن حجر بعد أن عرف الوحي لغة بأنه الإعلام في خفاء وأنه قيل بأن أصله التفہيم قال : ( وشرعًا : الإعلام بالشرع ) ، وقد يطلق الوحي ويراد به اسم المفعول منه أي الموحى ، وهو كلام الله المنزل على النبي - صلى الله عليه وسلم - يعني أي النبي - <sup>(١)</sup> .

وهو عند محمد عبد الكريم الزرقاني في مناهل العرفان في علوم القرآن من حيث معناه في لسان الشرع هو : ( أن يعلم الله تعالى من اصطفاه من عباده كل ما أراد إطلاعه عليه من ألوان الهدایة والعلم ، ولكن بطريقه سرية خفية غير معتادة للبشر ) <sup>(٢)</sup> .

فالتعريف اللغوي للوحي يعطي صفة الوحي على العموم ، والتعريف الاصطلاحي يدل على بيان فروق أساسية بين وحي الله تعالى لأنبيائه وغيره من أنواع الوحي العام ، إذ في تحديد مصدر الوحي وواسطته في حالة نزول الملك ، وتعيين شخص واحد هو الذي يتلقى دون الحاضرين في مجلسه وعظم الموحى به وسمو غاياته ما يوضح أنه وحي خاص المصدر والواسطة والمحل الذي هو النبي الموحى إليه <sup>(٣)</sup> .

وبهذا تكون قد بينا معنى الوحي لغة واصطلاحا فلندخل في مباحث هذا الفصل لنوضح من خلالها إمكانه وطرقه .

(١) فتح الباري ٩/١ .

(٢) المصدر المذكور ط ٣ دار الفكر ٦٣ / ١ .

(٣) انظر الوحي المحمدي ، تأليف محمد رشيد رضا ط ١٠ المكتب الإسلامي ١٤٠٥ هـ ، ص ١١١-١٤٤ . والنبا العظيم ، نظرات جديدة في القرآن ، تأليف : الدكتور محمد عبد الله دراز ، ط إدارة إحياء التراث الإسلامي بقطر ١٤٠٥ هـ ١٩ وما بعدها . والظاهرة القرآنية تأليف : مالك بن نبي ، دار الفكر المعاصر ، بيروت ط ٤ ، ١٤٠٧ هـ ، ٨٣ وما بعدها .

## المبحث الأول

### رأي الإمام الغزالى في إمكان الوحي وطرقه

يتناول الإمام الغزالى معنى الوحي وطرق تكليم الله تعالى للبشر في عدة كتب من مؤلفاته لأهداف ومقاصد متنوعة ، فتارة بقصد بيان مصادر المعرفة الإنسانية ، وتارة لبيان وجوب الإيمان بالنبوة وما تشره من علم وعمل فوق طاقة العقل ، ومدارك البشر ، وتارة للاستدلال على أن الإلهام والكشف والرؤيا وما يشبه ذلك من أجزاء النبوة والوحي إلى الأنبياء وأن الأولياء - ويريد الصوفية طبعا - تبع لهم في ذلك ، وتارة للرد على الفلسفه والاستدلال عليهم بالرؤيا المنامية التي يشترك فيها المؤمن والكافر وهي برهان على إمكان الوحي بما يتلقى فيها الرائي من أمثلة مضروبة غيبية مستقبلية أو بعيدة والإمام الغزالى في تناوله لهذه العناصر يتحدث عن استعداد الإنسان بفطنته لاستقبال الأمور المغيبة عندما يزبح عن قلبه وروحه الحجب المانعة من مقابلته للمعلومات المنشورة في اللوح المحفوظ ، ويقرر في هذا الصدد أنه لا خفاء في الأمور المغيبة من جهتها هي إذ الله تعالى جود كريم باذل للمعارف والعلوم والخير ، ولكن الحواجب من جهتنا نحن وهي عديدة بكثرة أسبابها التي من أكبرها الإعراض عن جنبة الخير العليا والهبوط إلى جهة المادة السفلية ، علاوة على الموانع المكتسبة للإنسان حيث يقترف الإنسان الذنوب والمعاصي حتى يدنس فطنته وتمرض روحه ويتغلب قلبه ، ويستدرك الإمام الغزالى في هذا المضمار أرواحا لا تسلط لهؤلاء الأمراض والمحجوبات عليها بل هي باقية على طهارة الفطرة الأصلية ومستعدة بما فطرت عليه من الميل إلى الجنبة العليا للتلقي عن دالأرواح الطيبة الطاهرة وجاهرة في أي لحظة لمقابلة اللوح المحفوظ لتنتشل فيها المعلومات الموجودة فيه إما كلاما وإما بعضا . وهذه أرواح الأنبياء والمرسلين والأولياء الصالحين<sup>(١)</sup> .

---

(١) انظر معارج القدس ١٠٤-١٠٥ .

وهذه أمور لا يراها منا فيه لما قرره من أن أمر النبوة ليس جزافاً يناله كل من هب ودرج ولا مكتسباً يحصله كل من فكر وأدلج ، فإن إرادة الله تعالى وأمره نافذان في خلقه ( فكما لا يتصور في سنة الفطرة الإلهية أن يكون من نطفة كل حيوان إنسان ، كذلك لا يتصور في سنة الفطرة أن يكون من نطفة كل إنسان نبي )<sup>(١)</sup> فالله تبارك وتعالى هو الذي يخلق ويختار ويصطفى ويوحى : « قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ »<sup>(٢)</sup> .

ففوس الأنبياء وحركاتهم الفكرية والقولية والفعلية متميزة عن البشرية والإنسانية . هذا ما يؤكده عليه الإمام الغزالى ليعلم أن لكل مخلوق حداً يقف عنده ومدركات خاصة به وأمور يتميز بها عن غيره إذ حكمة الله تعالى في خلقه تقتضي ذلك وتدل عليه من حيث إنها تعالى خلق حياة الخلق من البشر قائمة على حركات اختيارية وهي :

( فكرية ، وقولية ، وعملية ، والحركة الفكرية يدخلها الحق والباطل ، والقولية بدخلها الصدق والكذب ، والعملية بدخلها الخير والشر ... ولا يشك في أنها على تضادها واختلافها ليست واجبة الفعل بجملتها واجبة التحصيل ... ظهر من هذا أن بعضها واجب الترك وبعضها واجب الفعل . وإذا ثبت هذا فقد ثبت حدود في الحركات حتى كان بعضها خيراً واجب الفعل وبعضها شراً واجب الترك .

فالتمييز بين حركة وحركة بالحدود ، ولا يخلو إما أن يعرفه كل واحد أو لا يعرفه أحد أو يعرفه بعض دون بعض ، وظاهر أنه لا يعرفه كل واحد ، وباطل أنه يعرفه كل أحد . ظهر أنه يعرفه أحد دون أحد ، فثبت بالتقسيم الأول حدود في الحركات ، وثبت بالتقسيم الثاني أصحاب حدود يعرفونها

(١) معراج القدس ١٣٢ .

(٢) سورة الكهف ، آية ( ١١٠ ) .

وهم الأنبياء وأصحاب الشرائع عليهم الصلاة والسلام )<sup>(١)</sup> .

فالذى يريد الإمام الغزالى أن يصل إليه ليجعل الوحي إلى الأنبياء خاصة دون غيرهم من الناس هو أن الإنسان تميز عن سائر الحيوانات بنفس ناطقة هي فوقها بالفضيلة العقلية . . وأن ( نفوس الأنبياء عليهم السلام تميزت عن نفوس الناس بعقل هاد مهدي هو فوق العقول كلها بالفضيلة الربانية المدبرة لها ، والمالكة عليها ، والمتصرفة فيها . . . وكما تميز النبي عن الناس بعقله المناسب للعقول المقارنة والعقل الأول كذلك تميز بنفسه المشاكلة لنفوس السموات والنفس الفلكية ، وكذلك تميز بطبيعته ومزاوجه المستعد لقبول مثل هذا العقل والنفس بالفعل . . فالنبي إذا شارك الناس في البشرية والإنسانية من حيث الصورة فقد باينهم من حيث المعنى ، إذ بشريته فوق بشرية الناس ، لاستعداد بشريته لقبول الوحي : « قُلْ إِنَّا أَنَا بَشَرٌ كُلُّكُمْ » .

أشار إلى طرف المشابهة من حيث الصورة . « يُوحَى إِلَيْهِ »<sup>(٢)</sup> .

أشار إلى طرف المباهنة من حيث المعنى )<sup>(٣)</sup> .

وما دام الإمام الغزالى قد وضع مكانة النبوة واستعداد البشر لقبول العلم والمعارف والأوامر والنواهي عن الله تعالى فإن الأنبياء عنده هم الوسطاء في ذلك بين الله تعالى وخلقه : ( فإن النبي متوسط الأمر كما أن الملك متوسط الخلق والأمر . وكما وجب الإيمان بالله من الخلق والأمر وجب الإيمان بالله وبمتوسط الخلق والأمر ) « كُلُّ مَنْ أَمَّنَ بِاللَّهِ وَمَلَكِكِيهِ وَكَبِيرِهِ وَرَسُولِهِ »<sup>(٤)</sup> .

( . . . وكما أوحى - الله - في كل سماء أمرها بواسطة ملك ، كذلك أوحى في كل زمان أمره بواسطة نبي ، فذلك هو التقدير وهذا هو التكليف . . فللله الخلق

(١) معارج القدس ١٣٣ .

(٢) سورة الكهف ، آية ( ١١٠ ) .

(٣) معارج القدس ١٣٢ ، ١٣٣ .

(٤) سورة البقرة ، آية ( ٢٨٥ ) .

كله ملكاً وملكاً إذ هو المبدع الملك المطاع : ( ولكل ملك في سلطانه أمر ونهي وترغيب وترهيب ووعد ووعيد ، ولا يجوز أن يكون أمره محدثاً مخلوقاً ، فإن المخلوق من حيث هو مخلوق لا يدل إلا على خالق ، فليس له دلالة على الأمر بمعنى الاقتضاء والطلب والتکليف .

والتعريف والتحث والزجر والترغيب والترهيب . ومن لم يثبت الله عز وجل أمرأ يطاع فقد أحال كل هذه الأوامر والنواهي والتدذکرات والتنبيهات على من ادعى النبوة مقصورة عليه غير متعدية عنه ، وما يضيفه إلى الله تعالى من : قال الله : وذكر الله . وأمر الله . ونهى الله . ووعد الله . وأوعد الله . يكون مجازاً لا حقيقة ، وترويجاً للكلام على العامة لا تحقيقاً :

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ أَفْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِيَ إِلَيَّ وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيْءٌ ﴾<sup>(۱)</sup> .

فقد نسبوا النبي الذي في أعلى درجات الإنسان إلى أشد الظلم الذي هو أسفل الدرجات والخيانة التي هي أخبث السينات ، جل منصب النبوة عن ذلك )<sup>(۲)</sup> .

فالإمام الغزالی وهو يشرح معنى الوحي وطرق تکليم الله تعالى للبشر والأنبياء خاصة ليبين إمكان الوحي وأن الموحى هو الله تعالى الأمر الناهي ، وأنه تعالى كما خلق فإنه يملك والمالك يتصرف في ملکه كيف يشاء ، وأنه جعل من خلقه وسطاء خير يبلغون عباده ما يريده منهم لما يترتب على ذلك من سعادة وشقاوة ، فإنه في تحصيل هذه المقاصد لا ينصرف مباشرة إلى الهدف المنشود ليحدده من نقطة البداية ويرهن عليه من الكتاب والسنة كما هي عادة علماء أهل السنة في مصنفاتهم في العلوم الشرعية بل يحاول التدرج في الدخول إلى الموضوع بالإتيان بمقدمات يبين من خلالها أصول المسألة المدرروسة وما يندرج تحتها أو يشابهها أو يبأينها .

(۱) سورة الأنعام ، آية (۹۳) .

(۲) معارج القدس ۱۳۵ ، ۱۳۶ .

وما دام ينكب غالباً منهج العلماء المشار إليهم في الاقتصار على النصوص فإنه بلا شك يسلك منهاجاً عقلياً ليبرهن من خلاله على مراده سواء احتاج إلى جلب النصوص الشرعية في النهاية أو اكتفى بتلك البراهين .

ولما كانت العقول البشرية متفاوتة في القوى الغريزية والمعارف المكتسبة فلا يستغرب استحسان طائفة من العلماء لهذا المنهج دون الآخر ، ولا يستهجن كذلك نفور طائفة أخرى عنه .

ويبدون حكم مسبق هنا بالاستحسان أو الاستهجان فإن الإمام الغزالى جمع في منهجه في إثبات الوحي ومعناه ووسائله وبنائه ، ما قد يستحسن ناس وينفر منه آخرون ، وهذا ما يمكن أن يستخلص من نصوصه السابقة واللاحقة .

فالإمام الغزالى عندما أثبت مكانة النبي العالية وبين نقاوة فطرته وسلامة روحه واستعداده للأخذ عن الملائكة والتلقي عن الله تعالى ، فإنه مع ذلك كان عليه أن يشرح كيفية حصول المعرف ونزول الوحي للنبي حتى يوضح طبقات النبوة ودرجات الوحي وأقسامه وأضربه المختلفة التي كانت للأنبياء عليهم الصلاة والسلام .

وإنما لنجده يبدأ في شرح ذلك بالحديث عن أمور مشتركة بين الناس مع تفاوتهم فيها ، فقوه التخيل والعقل العملي أو النظري وقوة النفس وأثرها أمور يتفاوت الناس فيها تفاوتاً لا يحتاج إلى برهان خارجي ، والنبي قد قدم هو أنه وإن كان يشارك الناس في البشرية فإنه يفارقهم في المعنى والاستعداد وغير ذلك .

وكذا حديثه عن الأمر الكلي والجزئي والحركات الاختيارية أو اللزومية أو الاتفاقية فهناكه أمور كان عندي أنه من غير المناسب أن تكون مدخلاً لبيان الوحي ودرجاته إذ حاصل ما انتهى إليه : ( أن الصور العقلية التي في الجوادر المفارقة غير محتاجة عن أنفسنا بحجاب البتة من جهتها ، إنما الحجاب هو في قبولنا إما لضعفنا أو لاشتغالنا بغير الجهة التي عندها يكون الوصول إليها

والاتصال بها . وأما إذا لم يكن أحد المعينين فإن الاتصال بها مبذول ، وليس مما تحتاج أنفسنا في إدراكها إلى شيء غير الاتصال بها ومطالعتها<sup>(١)</sup> .

ويتحدث الإمام الغزالى عن القوى المخيلة وتفاوت الناس فيها من حيث أصل الخلقة الغرائزية وأنها سريعة الانتقال من صورة إلى صورة أخرى مشابهة أو مضادة أو مناسبة بحيث إن التخيل اليقظان قد ينسى الصورة الأولى التي عرضت له ، فيبدأ يتذكر بعملية عكسية حتى يصل بذلك إلى الصورة التي عرضت له أولاً .

ومراد الإمام الغزالى من عرض هذه العملية التخيلية وكيفية تحليلها هو بيان أن الأنفس في ذلك التخيل والاستثناء طبقات متفاوتة وأن هذا شبيه بالرؤيا المنامية التي تحتاج إلى تعبير ، أولاً تحتاج إليه لقوة النفس المتخيلة وصفاء وقوع الصور الغيبية المشاهدة لها ، حتى إن بعض الأنفس لقوتها وشدة تهينها ومقارقتها لسيطرة الحس عليها قد تشاهد في حال اليقظة : ( صوراً إلهية عجيبة مرئية ، وأقاويل إلهية مسموعة ، هي مثل تلك المدركات الوحيدة ، وهذه أدون درجات المعنى المسمى بالنبوة )<sup>(٢)</sup> .

ثم يذكر طبقات أخرى من حصول المعلومات في المخيلة وانطباعها واستثنائها على هيئتها بمساعدة العقل العملي والوهم مع استمرار المخيلة في عملها الذي تحاكي فيه الصور التي ثبتت فيها ( بصورة عجيبة مسموعة وبصرة ، ويؤدي كل واحد منها - يعني العقل العملي والوهم - على وجهه . وهذه طبقات النبوة المتعلقة بالقوى العقلية العملية والخيالية ) .

ويعتبر الإمام الغزالى أن قصص القرآن تأدى للنبي صلى الله عليه وسلم من هذا الطريق فيقول :

( وانظر قصص القرآن كيف أنت على جزئياتها كأنه شاهدتها وحضرها ،

(١) السابق ١٣٦ .

(٢) معارج القدس ١٤١-١٣٩ .

وكانها كانت بمرأى من النبي ومسمع ، وكيف صدقت بحيث لم ينكرها أحد من منكري النبوة )<sup>(١)</sup> .

فالإمام الغزالى لم يذكر في هذه الأمور واسطة ملك فيها ولا الفرق بين النبي وغيره في حصولها بل يقرر أن المجانين قد يشاهدون ما يتخيّلون ، وقد يعرض للمموروّرين أن يخبروا بالأمور الكائنة فيصدقون في كثير ، فعند أحوال الصرع والغشى والخوف الشديد الذي يزول معه العقل والحس ينطلق العنوان للقوى المتخيلة فتصور ما توهّمه كأنه مشاهد محسوس أو صوت صحيح مسموع ذلك أن القوى المتخيلة كما يرى الإمام الغزالى موضوع بين قوتين عالى هي العقل ، وسافلة هي الحس ( فاجتمع هاتين القوتين على استعمالها يحول بينها وبين التمكن من إصدار أفعالها الخاصة على التمام )<sup>(٢)</sup> .

ففي حالة النوم تتخلص من جاذبية الحس ولا تلتفت إلى العقل فتمعن في فعلها فتستحضر الصور كالمشاهدة .

وفي حالة فساد آل العقل كما في حالة الجنون تستعصي على الحس فينطبع فيها من الصور ما يكون كالشاهد لانطباعه في الحس ففي هذه الحالات يكون ما يخبر به أصحاب العجن والكهنة والعرافين وبعض المجانين من أخبار الغيب فيصدقون .

ولتكن الإمام الغزالى أحس بأن هذا المنهج في توسيع نطاق حصول الغيب يبطل خاصية النبوة التي يريد أن يقررها فقال :

( والآن فيجب أن نختتم لهذا البيان فقد أدينا فيه نكت الأسرار المكتومة والله الموفق )<sup>(٣)</sup> .

ولم يجب عن المطعن المشار إليه إلا بالحالـة إلى أن الحكماء عظموـا أمر

(١) معارج القدس ١٤١-١٣٩ .

(٢) السابق ١٤٠ .

(٣) السابق ١٤١ .

الخيال حتى حكموا بأن للنفوس البشرية أن تتنقش من عالم الغيب والأنفس المدبرة لفلك القمر الواهب للصور كل حسب استعداده عند زوال المowanع : (وتكون كالمرأة المقابلة للنفس الفلكي حتى يقع فيها جميع ما في النفس الفلكي ، وإلى هذا الحد عظموا أمر الخيال) <sup>(١)</sup> .

وإذا كانت القوى العقلية والوهمية الخيالية على درجات بحيث يتفاوت الناس فيها على النحو الذي شرحته في حالة الصحة والمرض والنوم واليقظة ، فإن الناس أشد تفاوتا في القوى النظرية بحيث يصل الغباء بأقوام إلى حد لا يكون لأحدthem حدس ولا فطنة ولا نصيب من الذكاء تتحرك فيه الفكرة و تستعمل فيه النفس طاقاتها لإدراك قياس أو حد يستنبط منه الذهن مجھولا .

وإذا كان ذلك واقع في جانب النقص فإنه في طرف الزيادة بين ، ( فأیقين أن جانب الزيادة يمكن أن ينتهي إلى حد يستغنى في أكثر أحواله عن التعلم والتفكير ، فيحصل له العلوم دفعة ، ويحصل معه الوسائل والدلائل ، فيمكن إذا أن يكون شخص من الناس مؤيد النفس لشدة الصفاء وكمال الاتصال بالمبادئ العقلية إلى أن يشتعل حدسا في كل شيء ، فيرتسم فيه الصورة التي في العقل الفعال إما دفعة وإما قريبا من دفعة ؛ ارتساما لا تقليديا بل يقينيا مع الحدود الوسطى والبراهين اللاحقة والدلائل الواضحة) <sup>(٢)</sup> .

فإذا علمنا ذلك فإن هذه المعارف قد ترتسم بعد طلب وإعمال فكر من العلم بالعلة وطلب المعلوم أو العلم بالدليل وطلب المدلول :

( وقد يكون من غير طلب واشتياق ، بأن تكون نفسا شريفة قوية مستضيئه في نفسها ، فيحصل له العلوم ابتداء كأنه ما تخلى إلى اختياره ، يكاد زيتها يضيء ضوء الفطرة ولو لم تمسسه نار الفكرة) <sup>(٣)</sup> .

وهنا يجد الإمام الغزالى أن الحديث عن القوى النظرية وتفاوت العقول فيه

---

(١) السابق ١٤١ ، ١٤٢ .

(٢) السابق ١٤٣ .

(٣) السابق ١٤٣ ، ١٤٤ .

كما وكيفا يدخل غير النبي معه ممن لهم قوة عقل واكتساب وإلهام وحدس ،  
فبم يفارق الوحي غيره ، وما الذي يتميز به من يوحى إليه عن غيره ؟

فهذه الأسئلة وجيهة جداً ذلك أن النبي إذا كان غيره من الناس يشاركه في  
قوة الحدس فإنه إما أن يكون فوق الناس جميعاً بحيث يكون هو عقلاً بالفعل فلا  
يحتاج عنه شيء من عالم الغيب والشهادة ، وفي هذه الحالة لا يحتاج إلى  
حدس الواقع أنهم أثبتوا له الحدس ، وما دام ليس بعقل حسب تعبيرهم  
ويحتاج إلى وسط وله حدس فليست بعض المسائل بأولئك من بعض ، فما هي  
خاصيته وفي أي مرتبة يتميز بها عن غيره ؟

ويجيب الغزالى عن ذلك بجوابين ، أحدهما : عن تضاد العقول وتراثها ،  
والآخر : عن بيان مصدر العلم بالنسبة للنبي وغيره .

أما الأول فإنه لابد من إثبات التضاد والترتيب بين العقول الإنسانية إذ  
لا تستقيم خاصية إلا بذلك .

( أما التضاد فعل النبي وعقل الكاهن . . . والمتضادان خصمان يحتاجان  
إلى حاكم ليس فوقه حاكم ) .

( وأما الترتيب كعقل النبي وعقل الصديق . . . والمترتبان ينتهيان بعقل ليس  
فوقه عقل ) .

( وعلى الوجهين جميعاً عقل النبي فوق العقول كلها ، وحاكم عليها ،  
ومتصرف فيها ، ومخرجها من القوة إلى الفعل ، ومكملها بالتكليف إلى أقصى  
غايات الكمال اللاتى بكل واحد منها . . . )<sup>(١)</sup> .

أما الآخر فإن الغزالى يبين به فروقاً بين العلم المكتسب وغيره فيقول بأنه  
( لا يفارق طريق الإلهام والحدس طريق الاكتساب والتفكير في نفس العلم  
ولا في محله ولا في سببه ؛ لأن محل العلم النفس .

---

(١) السابق ، ١٤٤ .

وبسبب العلم العقل الفعال ، أو الملك المقرب ، ولكن يفارقه في جهة زوال الحجاب ، فإن ذلك ليس باختيار العبد ، ولم يفارق الوحي الإلهام في شيء من ذلك بل في مشاهدة الملك المفید للعلم<sup>(١)</sup> .

فههذه خطوات الإمام الغزالى في دراسته لإمكان الوحي وإثباته له ، ومع أنه يستبعد أن تكون ظنونا عقلية لا شاهد عليها إلا من العقل ، فإنه ما أحال في بحثه لها إلا على التجارب وواقع الأحوال والذوقيات التي يرى أنها تدل على أسباب الأشياء ، ( فإنه إذا افترن العلم بالذوق كان ذلك من أحسن الفوائد وأعظم العوائد ) .

فالذى يعول عليه الإمام الغزالى في نصوصه السابقة ويختتم به القاعدة التي كتبها في النبوة والرسالة في هذا الكتاب الذي اعتمد عليه الكثيرون في بيان منهج الغزالى في هذه المسائل الشائكة<sup>(٢)</sup> ، والتي يلاحظ أن الأسلوب العقلى الفلسفى تسلل إلى فكره فيها وانساب به قلمه فأظهره للعلماء الذين كان يظن به عن كثير منهم إذ لا يraham أهلاً لهذه الأسرار فلا يستحقون لذلك أن تكشف لهم - هو :

( أن أفضل النوع البشري من أوتي الكمال في حدس القوة النظرية حتى استغنى عن المعلم البشري أصلاً ، وأوتي للقوة المتخللة استقامة وهمة لا يلتفت إلى العالم المحسوس بما فيه حتى يشاهد العالم النفسي بما فيه من أحوال العالم ويستثبتها في اليقظة ، فيصير العالم وما يجري فيه ممثلاً لها ومتقدساً بها ، ويكون لقوته النفسانية أن تؤثر في عالم الطبيعة حتى يتنهى إلى درجة النفوس السماوية )<sup>(٣)</sup> .

فإذا كان الإمام الغزالى يفضل هذا الذي يتتصف بهذه الصفات معتقداً أن له

(١) السابق .

(٢) انظر الحقيقة في نظر الغزالى ٣٧٧ وما بعدها .

(٣) معارج القدس ١٤٦ ، وانظر معراج السالكين ٩٩ ، ومشكاة الأنوار ١٦٥ ، ١٦٦ .

الكمال على غيره وأن هذه هي خصائص من ينبع من الله بالوحى فإنه قد شابه الأساليب الفلسفية في وصف الأنبياء ومن يستحق الوحي من الله تعالى ، وعليه فلا يستغرب من باحث أن يصنفه في صف الفلاسفة ويصممه بتقليلهم ، ولكن في نظري أن للإمام الغزالى نصوصا أخرى صريحة في اتباعه لمنهج علماء أهل السنة في شرح الوحي وطريقه ، فلا ينبغي لباحث أن يحكم على منهج الغزالى في النبوة والوحى وطريقه إلا بعد جمعها ودراستها فإذا قام بذلك وجد أن الإمام الغزالى يقرر فيها إلى جانب هذه النصوص السالفة ونصوص أخرى مماثلة أن الوحي إلى الأنبياء يأتيهم على أنحاء عديدة بينها الكتاب والسنة ، وأن الإيمان بذلك واجب إذ هو من الغيب الذي لا نحيط بحقيقة علمًا لكن نصدق به إيمانا : (كما أنا نؤمن بالنبوة والنبي ، ونصدق بوجوده ولكن لا يعرف حقيقة النبوة إلا النبي )<sup>(١)</sup> .

... فالروح القدس النبوى الذى يختص به الأنبياء وبعض الأولياء وفيه تتجلى لوائح الغيب ، وأحكام الآخرة ، وجملة من معارف ملوكوت السموات والأرض ، بل من المعارف الربانية التي يقصر دونها الروح العقلى والفكري<sup>(٢)</sup> ، وإليه الإشارة بقول الله عز وجل : «وَكَذَلِكَ أَوْجَحْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلَا إِلَيْمَنُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُورًا تَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءَ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صَرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ»<sup>(٣)</sup> .

( ثم ما يحصل إلى الرسول إما بواسطة أشخاص الملائكة بأن يتمثل له بشرا سويا أو على صورة ما ، وإما بغير واسطة بأن ينشئ الله تعالى ذلك نقشا في الحاسة المتخيلة وقد قال تعالى : «\* وَمَا كَانَ لِشَرِّيْرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَجِيْهَا»<sup>(٤)</sup> .

(١) إحياء علوم الدين ٣ / ١١ وقارن بما في ميزان العمل ٢٢.

(٢) انظر مشكاة الأنوار ١٦٥ ، ١٦٦ .

(٣) سورة الشورى ، آية (٥٢) .

(٤) سورة الشورى ، آية (٥١) .

وهو ما يحصل في قوته الخيالية وهو المعروف بالإلهام ، كما قال تعالى :  
﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْكَ آمِرًا مُّوسَى ﴾<sup>(١)</sup>

أو من وراء حجاب ، أو بواسطة ملك من الملائكة وهو الحجاب ، أو  
يرسل رسولاً فيوحي بإذنه من يشاء )<sup>(٢)</sup> .

( فالواقع في القلب بغير حيلة وتعلم واجتهاد من العبد ينقسم إلى ما لا  
يدري العبد كيف حصل له ومن أين حصل ؟ .

وإلى ما يطلع معه على السبب الذي منه استفاد ذلك العلم ، وهو مشاهدة  
الملك الملقي في القلب .

الأول : يسمى إلهاماً ونفثاً في الروع .

الثاني : يسمى وحياً وتحتسب به الأنبياء )<sup>(٣)</sup> .

( وقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يسمع كلام جبريل عليه السلام  
ويشاهده ، ومن حوله لا يسمعونه ولا يرونـه )<sup>(٤)</sup> .

( فالكلام إما أن يسمعه النبي أو ملك من الله تعالى أو يسمعه النبي أو ولـي من  
ملك أو تسمعه الأمة من النبي )<sup>(٥)</sup> .

ويرى الإمام الغزالـي أن الخيال الذي يسمـيه لسان الحال :

( يصـير مشـاهـداً مـحسـوسـاً عـلـى سـبـيل التـمـثـيل ، وهـذـه خـاصـيـة الأنـبـيـاء  
والرسـل عـلـيـهـم الصـلاـة والـسـلـام ، كـمـا أنـ لـسانـ الـحـالـ يـتمـثـلـ فـيـ الـمنـامـ لـغـيرـ  
الـأـنـبـيـاءـ وـيـسـمـعـونـ صـوتـاـ وـكـلـامـاـ . . . فـالـأـنـبـيـاءـ عـلـيـهـمـ الصـلاـةـ والـسـلـامـ يـرـونـ ذـلـكـ

(١) سورة القصص ، آية (٧) .

(٢) معراج السالكين ١٣٩ .

(٣) إحياء علوم الدين ٢١ / ٣ .

(٤) السابق ١ / ١٠٦ .

(٥) المستصفى ١ / ٣٧٧ .

في اليقظة وتخاطبهم هذه الأشياء في اليقظة... والإيمان بهذه الأقسام كلها وأجمعها واجب<sup>(١)</sup>.

فالملائكة والجن والشياطين عند الإمام الغزالى هي :

(جواهر قائمة بأنفسها مختلفة بالحقائق اختلافاً يكون بين الأنواع...) ويمكن أن نشاهد هذه الجواهر أعني جواهر الملائكة وإن كانت غير محسوسة ، وهذه المشاهدة على ضربين : إما على سبيل التمثيل كقوله تعالى : «فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سِوَى»<sup>(٢)</sup> .

وكما كان النبي صلى الله عليه وسلم يرى جبريل عليه السلام في صورة دحية الكلبي<sup>(٣)</sup> .

والقسم الثاني : أن يكون بعض الملائكة بدن محسوس ، كما أن نفوسنا غير محسوسة ولها بدن محسوس هو محل تصرفها وعالمها الخاص بها ، فكذلك بعض الملائكة ، وربما كان هذا البدن المحسوس موقعاً على إشراق نور النبوة...<sup>(٤)</sup> .

وهذا من المغيبات التي لا تدرك بالعقل : ( ولا سيما على سبيل التفصيل والتحديد كما وردت به الشرائع بل أقرروا - يعني العقلاء - بجملتهم أن ذلك لا يدرك إلا بنور النبوة وهي قوة وراء العقل يدرك بها من أمر الغيب في الماضي والمستقبل أمور لا على طريق التعرف بالأسباب العقلية ، وهذا مما اتفق عليه الأوائل من الحكماء فضلاً عن الأولياء والعلماء الراسخين القاصرين نظرهم على الاقتباس من حضرة النبوة المقربين بقصور كل قوة سوى هذه القوة)<sup>(٥)</sup> .

(١) المضتون به على غير أهله ١٤٨-١٤٦.

(٢) سورة مریم ، آية (١٧) .

(٣) انظر الحديث في سنن النسائي ، دار الكتب العلمية بيروت ، ١٠٣/٨ وسيأتي إن شاء الله .

(٤) المضتون به على غير أهله ١٤٣ ، ١٤٤ .

(٥) إلحاد العوام عن علم الكلام ٩٢ .

وفي حديث الإمام الغزالى عن درجات التحصيل ومراتب المعرف وأسبابها ومصادر حصولها في النفس العالمة قال : بأن لها تعلقا : ( بالجنبة التي فوقها لتنفع و تستفيد منها أعني بالجنبة الملائكة الموكلة بالنفوس الإنسانية لافاضة العلوم عليها فإن العلوم إنما تحصل فيها من الله تعالى بواسطته ، قال الله تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ لِشَرِّيْرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِنْ وَرَائِيْهِ جِحَادٌ أَوْ بِرِّسَلَ رَسُولًا ﴾<sup>(١)</sup> .

والإمام الغزالى وهو يشرح درجات حصول المعلومات في القوى النظرية وأنها ثلاثة مراتب كما في حال الطفولة ، والتمييز وأن المرتبة الثالثة هي حصول المعقولات الكسيبية كلها بالفعل وتكون كالمخزونة عنده ، : ( ولكن هذه الرتبة درجات لا تختص بكترة المعلومات وبقلتها ، وبشرف المعلومات وخستها ، وبطريق تحصيلها ، وأنها تحصل بالإلهام الإلهي ، ويتعلم واكتساب ، وأنه سريع الحصول أو بطيء الحصول ، وفي هذا تباين منازل العلماء والحكماء والأولياء والأنبياء وبحسب التفاوت فيه تتفاوت مناصبهم ، ودرجات الرقي غير محدودة ولا محصورة ، وأقصى الرتب درجة النبي الذي ينكشف له كل الحقائق أو أكثرها من غير اكتساب وتكلف ، بل يكشف إلهي في أسرع وقت وهذه هي السعادة التي للإنسان فتقربه إلى الله تعالى تقريرا لا بالمكان والمسافة ولكن بالمعنى والحقيقة . . . فلا يعرف عاقل ما انفتح لأولياء الله وأنبيائه من مزايا لطفه ورحمته : ﴿ مَا يَفْتَحُ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةً فَلَا مُمْسِكَ لَهَا ﴾<sup>(٢)</sup> ، فهذه الرحمة مبدولة بحكم الجود الإلهي غير مضنون بها على أحد ولكن لابد من الاستعداد للقبول بتزكية النفس وتطهيرها عن الخبر والكدورة )<sup>(٣)</sup> .

(١) سورة الشورى ، آية (٥١) .

(٢) سورة فاطر ، آية (٢) .

(٣) ميزان العمل ٢١ ، ٢٢ ، وانظر النص نفسه في الإحياء ١١ / ٣ .

وكثيراً ما يشرح الإمام الغزالى هذه الوجودات الذاتي والحسى ، والخيالي والعقلي والشبهى ليبين ما بينها من علاقة قد تسبب لبساً وخلطاً يصعب معه التمييز بين الحق والباطل والمحق والمبطل والموجود وجوداً حقيقياً والذى لا وجود له إلا في حاسة أو خيال من يدعى : (فيكون موجوداً في الحس ويختص به الحاس ، ولا يشاركه غيره ، وذلك كما يشاهده النائم ، بل كما يشاهده المريض المتيقظ إذ قد تمثل له صورة ولا وجود لها خارج حسه حتى يشاهدها كما يشاهد سائر الموجودات الخارجة عن حسه ، بل قد تمثل للأنبياء والأولياء في اليقظة والصحة صورة جميلة محاكية لجواهر الملائكة ، ويتهمى إليهم الوحي والإلهام بواسطتها ، فيتلقون من أمر الغيب في اليقظة ما يتلقاه غيرهم في النوم وذلك لشدة صفاء باطنهم ، كما قال تعالى : «فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيقًا»<sup>(١)</sup> .

وكما أنه عليه الصلاة والسلام رأى جبريل عليه السلام كثيراً ، ولكن ما رأاه في صورته إلا مرتين ، وكما يراه في صور مختلفة يتمثل بها ، وكما يرى رسول الله صلى الله عليه وسلم في المنام ، وقد قال صلى الله عليه وسلم : (من رأى في النوم فقد رأى حقاً فإن الشيطان لا يتمثل بي)<sup>(٢)</sup> ، ولا تكون رؤيته بمعنى انتقال شخصه من روضة المدينة إلى موضع النائم ، بل هي على سبيل وجود صورته في الحس النائم فقط ..<sup>(٣)</sup>

ويلخص الإمام الغزالى طرق التعليم الربانى على وجهين :

**(الأول : إلقاء الوحي وهو أن النفس إذا كملت ذاتها يزول عنها دنس**

(١) سورة مريم ، آية (١٧) .

(٢) صحيح البخارى ، كتاب التعبير ، باب من رأى النبي (في المنام ، حديث (٦٩٩٤) ، صحيح مسلم ، كتاب الرؤيا ، صحيح مسلم ، كتاب الرؤيا ، وانظر جمع الإمام التورى بين روایات هذا الحديث /١٥ ، ٢٠ ، ٢١) .

(٣) فيصل التفرقة ١٢١ ، ١٢٢ وانظر منه ١٢٣ ، ١٢٤ . وقارن بما في فتح المنعم على زاد المسلم ١٨٣/٣ .

الطبيعة ودرن الحرص والأمال الفانية وتقبل بوجهها على بارئها ومنتئتها وتنمسك بجود مبدعها ، وتعتمد على إفادته وفيض نوره ، والله تعالى بحسن عنايته يقبل على تلك النفس إقبالا كليا . وينظر إليها نظرا إلهايا ويتخذ منها لوها ، ومن النفس الكلي قلما وينقش فيها جميع علومه ، ويصير العقل الكلي كالتعلم ، والنفس القدسية كالمتعلم ، فيحصل جميع العلوم لتلك النفس وينقش فيها جميع الصور من غير تعلم وتفكير ومصداق هذا قوله تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم : « وَعَلِمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ »<sup>(١)</sup> .

تعلم الأنبياء أشرف مرتبة من جميع علوم الخلائق لأن محصوله عن الله تعالى بلا واسطة ووسيلة .. فتقرر الأمر عند العقلاه أن العلم الغيبي المتولد عن الوحي أقوى وأكمل من العلوم المكتسبة ، وصار علم الوحي إرث الأنبياء وحق الرسل ، وأغلق باب الوحي من عهد سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم )... ولما فرغ من إيراد الأمثلة على الوجه الأول قال :

( الوجه الثاني : هو الإلهام ، والإلهام تنبيه النفس الكلية للنفس الجزئية الإنسانية على قدر صفاتها وقبولها وقوه استعدادها ، والإلهام أثر الوحي ، فإن الوحي تصريح الأمر الغيبي والإلهام هو تعريضه ، والعلم الحاصل عن الوحي يسمى علمًا نبويا ، والذي يحصل عن الإلهام يسمى علمًا لدنيا ، والعلم اللدني هو الذي لا واسطة في حصوله بين النفس وبين الباري ، وإنما هو كالضوء من سراج الغيب يقع في قلب صاف فارغ لطيف .. فمن إفاضة العقل الكلي يتولد الإلهام ومن إشراق النفس الكلية يتولد الإلهام ، فالوحي حلية الأنبياء والإلهام زينة الأولياء . فاما علم الوحي فكما أن النفس دون العقل فالولي دون النبي فكذلك الإلهام دون الوحي فهو ضعيف بنسبة الوحي قوي بإضافة الرؤيا والعلم علم الأنبياء والأولياء .

فاما علم الوحي فخاص بالرسل موقوف عليهم كما كان لآدم وموسى

(١) سورة النساء ، آية ( ١١٣ ) .

عليهم السلام وإبراهيم ومحمد صلى الله عليهما وسلم وغيرهم من الرسل ، وفرق بين الرسالة والنبوة . فالنبوة قبول النفس القدسية حقائق المعلومات والمعقولات إلى المستفيدين والقابلين ، وربما يتفق القبول لنفس من النفوس ولا يتأتى لها التبليغ لعذر من الأعذار وسبب من الأسباب ، والعلم اللدني يكون لأهل النبوة والولاية .

واعلم أن الوحي إذا انقطع ، وباب الرسالة إذا انسد واستغنى الناس عن الرسل وإظهار الدعوة بعد تصحيح الحجة وتمكيل الدين كما قال تعالى : « آتَيْتُمْ أَكْمَلَتُ لَكُمْ دِينَكُمْ »<sup>(١)</sup> .

وليس من الحكمة إظهار زيادة الفائدة من غير حاجة فأما باب الإلهام فلا ينسد ، ومدد نور النفس الكلية لا ينقطع لدوام ضرورة النفوس و حاجتها إلى تأكيد وتتجديد وتذكير ، وكما أن الناس استغنووا عن الرسالة والدعوة واحتاجوا إلى التذكير والتبيه لاستغراقهم في هذه الوساوس وانهماكهم في هذه الشهوات فالله تعالى أغلق باب الوحي وهو آية العباد وفتح باب الإلهام رحمة وهياً الأمور ، ورتب المراتب ليعلموا أن الله لطيف بعباده يرزق من يشاء بغير حساب<sup>(٢)</sup> .

هذا مجمل نصوص الإمام الغزالى التي استطعنا العثور عليها في مظانها من كتبه ورسائله العديدة . وفضلنا عرضها بهذا الشكل المركب تركيباً يعطي تصوراً عن فهم صاحبها لإمكان الوحي وثبوته ودرجاته ومميزاته وتدل على أمور أخرى كثيرة فهمها العلماء من نصوص مفردة وأصدروا من خلالها أحكاماً على منهج الإمام الغزالى في النبوات قد لا يصل إليه من جمع هذه النصوص وعرضها بتفهمها بعد ختمها بهذا النص الذي يعتبر بمثابة تلخيص لها من أوثق كتب المصنف نفسه إذ يقول : ( ومن ظن أن عقل النبي صلى الله عليه وسلم

(١) سورة المائدة ، آية (٣) .

(٢) الرسالة اللدنية ١٠٥ - ١٠٣ .

مثل عقل آحاد السوادية وأجلال البوادي فهو أحسن في نفسه من آحاد السوادية وكيف ينكر تفاوت الغريرة ولو لاه لما اختلف الناس في فهم العلوم ، ولما انقسموا إلى بليد لا يفهم بالتفهيم إلا بعد تعب طويل من المعلم ، وإلى ذكي يفهم بأدنى رمز وإشارة ، وإلى كامل تبعت من نفسه حقائق الأمور بدون التعليم كما قال تعالى : ﴿يَكَادُ زَيْنَهَا يُضِيَّهُ وَلَوْلَمْ تَمَسَّهُ نَارٌ نُورٌ عَلَى نُورٍ﴾<sup>(١)</sup> .

وذلك مثل الأنبياء عليهم السلام إذ يتضح لهم في بواطنهم أمور غامضة من غير تعلم وسماع ويعبر عن ذلك بالإلهام ، وعن مثله عبر النبي صلى الله عليه وسلم حيث قال : ( إن روح القدس نفث في روعي : أحب من أحبت فإنك مفارق وعش ما شئت فإنك ميت واعمل ما شئت فإنك مجزي به )<sup>(٢)</sup> .

وهذا النمط من تعريف الملائكة للأنبياء يخالف الوحي الصريح الذي هو سمع الصوت بحاسة الأذن ، ومشاهدة الملك بحاسة البصر . ولذلك أخبر عن هذا بالنفث في الروع .

ودرجات الوحي كثيرة ، والخوض فيها لا يليق بعلم المعاملة بل هو من علم المكاشفة .

ولا تظنن أن معرفة درجات الوحي تستدعي منصب الوحي إذ لا يبعد أن يعرف الطبيب المريض درجات الصحة ، ويعلم العالم الفاسق درجات العدالة وإن كان خاليا عنها . فالعلم شيء وجود المعلوم شيء آخر فلا كل من عرف النبوة والولاية كان نبيا ولا ولها ولا كل من عرف التقوى والورع ودقائقه كان تقيا)<sup>(٣)</sup> .

إن قراءة النصوص والتعبير عنها بعد فهم مقاصدها بأسلوب أسهل وأوجز

(١) سورة النور ، آية (٣٥) .

(٢) عزاه العراقي للطبراني في الأصغر والأوسط من حديث علي وقال : ( وكلهما ضعيف ) المعني عن حمل الأسفار في الأسفار في تخريج ما في الإحياء من الآثار ط مع الإحياء ٨٤/١ .

(٣) الإحياء ٨٤/١ .

يكون مفيداً في حالات عديدة لكنه قد يكون في حالات حجاباً ومانعاً دون الفائدة الحقيقة التي قد تتضح أكثر في حالة جلب النصوص بالفاظ أصحابها وقد يكون ذلك من الضروريات عندما تكون تلك النصوص لعالم واحد تعارضت نصوصه وتبينت مواقفه وخصوصاً في أمر شائك كالنبوات مثلاً.

وإن ذلك العالم هو الإمام الغزالى الذى قرأ كثيراً وألف في مجالات عديدة ونسب على ضوء كتاباته إلى اتجاهات مختلفة ، فلذلك تغاضينا عن الإطالة الحاصلة بنقل نصوصه لما في ذلك من الفائدة التي لا يقوم مقامها التعبير عن معطياتها ، على أن الجمع بين الحسينين ممكن في ذلك .

إن المستنطق لنصوص الإمام الغزالى في الوحي وطرقه يجدها تنطق بأمور واضحة الدلالـة على أن صاحبها أحد علماء أهل السنة الذين عاشوا في حقبة من الزمن انتشرت فيها علوم ومذاهب وافدة على الملة الإسلامية زاحت العقيدة الإسلامية في عقول الناس ومعارفهم وشوشت صفاءها وأظلمت ضياءها وكدرت من جوهـه عديدة على أهل الأثر والنظر على حد سواء ولذلك أسباب عديدة ليس من مقاصد هذا المبحث توضيحها ، وإنما المرجو منه إبراز رأي الإمام الغزالى في الوحي وطرقه وبيان ذلك كالتـالي :

أـ إن الإمام الغزالى وضح إمكان الوحي بشرح طويل لما يقع في نفوس بني آدم من معارف لا يعرفون سببها ولا مصدرها إذ لا كسب لهم فيها ولا يملكون دفعها ولا يستطيعون أيضاً إنكارها .

بـ وتوضيح الإمام الغزالى لرأيه في مصدر تلك المعرفـات اقتضـى منه أن يدرس النفس الإنسانية وما يصيبها من علل تفسـد فطرتها وتـكدر صفوـها ، وكذلك ما يرتبط بها ويؤثـر فيها من عـقل وبدـن إذ بين أنها تـقع بين ضوابـط العـقل ومتطلـبات الـبدـن وشهـواتـه وهي من عـالم العـلو لـذـا تـريـد اللـحـوق بـه والتـلقـي عـنه وبـإمكانـها ذلك وأن لها المـقدرة عـلى اختـزان ما تـلقـه في مـخـيلـتها لـتـعرضـه عـلى العـقل الـذـي يـحـكم لـها عـلى صـلاح أو فـسـاد ما استـشبـته في ذـاـكرـتها وبرـهـان ذلك عـنـده أنـالـنـفـس عـند فـسـاد العـقـل بالـجـنـون مـثـلاً تـطـغـي المـخـيلـة حتـى تـصـورـ ما فيـها

أمام الحواس كأنه مشاهد محسوس مع أنه لا وجود له في الخارج ، كما أنه عند فساد المخيلة في حالة المرض والصرع يحتجب العقل بسلطانه على النفس فيتمثل للحواس ما يعرض للمخيلة وما يقع في النفس فإذا هذى به المريض الممرور أو المجنون والكافر وصدق في المستقبل فإن النفس تكون عند تجردها تلقتها من الأرواح العلوية على كيفية ما . . .

ج - وإذا كانت النفوس البشرية مقتبسة من أرواح خفية لما خلقت عليه من استعداد لذلك فإن ذلك أمر مشترك بين الناس جميعاً فما الذي يميز الوحي عن غيره من الإيحاءات الأخرى ؟

د - يدل كلام الإمام الغزالى في الجواب عن ذلك أن ما كان من ذلك في حالة المرض والجنون والكهانة لا خير فيه ولا يعد وحياً بالمعنى الذي نريده إذ ما كان بسبب تلف أو فساد في الأمزجة فإن مصدره في الغالب تخيلات وأوهام لا حقيقة لها في الخارج ، وما كان سببه الكهانة وما يلحق بها مصدره الجن والشياطين وما كان مصدره خبيثاً ، فإنه يكون وحياً إلى خبيث ، والخبيث الشرير في نفسه يغلب عليه الكذب والطيش ولا يستقيم له أمر ولا يخفى على الناس حتى لا يميزوه من غيره لكثره قرائن الأحوال وأدلة التمييز العديدة .

ه - وإذا كانت تلك أمور مشتركة بين النفوس والأرواح البشرية وأمكن إدراك الفروق بينها فإن الله تعالى أعطى عباده - رحمة منه ولطفاً - أنموذجاً مشتركاً بينهم تتم به مشاركتهم للنبي الذي يوحى إليه في التقى من عالم الغيب في حالة ركود عقولهم وحواسهم وتجرد أرواحهم وتحررها من سيطرة العقل وما تورده الحواس عليها من عالم الشهادة ، وإذا كان الناس مؤمنهم وكافرهم يجدون ذلك ولا يملكون إنكاره لأنه ضرورة فإنه لا يبعد أن تتجرد نفس كامل خير الروح والتوجه والإرادة في حال يقطنه فيتلقى عن الملائكة والأرواح الطيبة وكل على حسب استعداده وما قدر له ومنح له من الخالق الذي له الأمر والتصرف المطلق .

وإذا ثبت إمكان ذلك وتواتر وقوعه فإن طرقه إلى الأنبياء عليهم الصلاة

والسلام عديدة وتفاصلهم فيه معلوم بالكتاب والسنة وجملة طرقه على صورة النصوص السابقة هي :

أولاً : الرؤيا المنامية وهي للأنبياء وهي تقوم به الحجة ويجب العمل بمقتضها في حقهم وحق غيرهم ، والوحى بها على ضربين :

أ - كلام الله تعالى لنبي من أنبيائه بأمر من أمر الغيب الذي لا يعلمه إلا الله تعالى .

ب - ضرب مثال بواسطة ملك من الملائكة يحتاج النبي إلى تعبيره وفهم مضمونه . وكلا الضربين يجد النبي معه أو به علما ضروريًا أنه من الله تعالى لا من غيره ولا تخيل فيه إذا لا تسلط للشيطان على الأنبياء فيما يخص الوحي ، ( ولما سبق في علم الباري سبحانه وإرادته وحكمته بمصير الخلق إلى دار غير هذه الدار ولم يجعل في قوة عقولهم ما يطلعون به على أحكام تلك الدار ، بل كمل لهم سبحانه هذا النور الذي وهبهم إياه بنور الرسالة إليهم ، فأرسل الأنبياء صلوات الله عليهم مبشرين لأهل طاعته ومتذرين لأهل معصيته ، فمدتهم بالوحى وهياهم لقبوله وتلقيه ، فكانت أنوار ما جاء به الوحي من عند الله بالنسبة إلى نور العقل كالشمس بالإضافة إلى نور النجم )<sup>(١)</sup> .

( ثم إن الله تبارك وتعالى من على الإنسان بأن خصه برؤيا يراها في منامه أو في عينه كشبه المنام يمثل له فيها بأمثلة معهودة من جنس ما يعرفه ، وهي مبشرة أو متذرة له لما يتوقعه بين يديه ، كل ذلك موهاب وكرامات من جود الله سبحانه ، وجعل استقامته على الطاعة في قلبه وجوارحه سببا لصدقها في غالب الأمر ليتعظ أو يقدم على الأمور أو يحجم عنها ، وهي الأمور التي انفرد الله بعلم العاقبة فيها وأطلع على بعض الأمور منها من شاء )<sup>(٢)</sup> .

ثانياً : الوحي في اليقظة بلا واسطة حيث يسمع النبي كلام رب تبارك

(١) الحكمة من خلق المخلوقات ٤٤ .

(٢) السابق ٤٤ .

وتعالى و يجعل الله تعالى في قلبه علما ضرورياً أن الذي يكلمه هو الله تبارك وتعالى . وهذا عند الإمام الغزالى أنه وقع لأَدْمَ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَمُحَمَّدَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ .

ثالثاً : الوحي في اليقظة بواسطة ملك من الملائكة يسمع النبي كلامه ويراه وغيره من الناس لا يرونـه ولا يسمعونـحقيقة كلامـه وإن سمعوا صوتـاً أو أصواتـاً لا يفـهـونـ منها شيئاً إذـ الوـحـيـ إـعـلـامـ خـاصـ فـيـ خـفـاءـ عنـ غـيرـ المـوـحـيـ إـلـيـهـ .

وهـذاـ الضـربـ منـ الوـحـيـ يـحـصـلـ بـطـرـيقـتـيـنـ لـنـبـيـ معـ الـمـلـكـ المـوـحـيـ إـلـيـهـ فـمـرـةـ يـكـادـ النـبـيـ يـنـسـلـخـ مـنـ بـشـرـيـتـهـ لـيـصـيرـ مـنـ جـنـسـ الرـوـحـانـيـاتـ وـفـيـ هـذـاـ مـشـقـةـ تـلـاحـظـ عـلـىـ النـبـيـ مـعـانـةـ مـنـهـاـ وـلـوـلاـ أـنـ اللـهـ تـعـالـىـ أـقـدـرـهـ عـلـىـ تـحـمـلـ ثـقـلـهـ لـهـلـكـ .

وـمـرـةـ أـخـرـ يـتـمـثـلـ لـهـ الـمـلـكـ رـجـلـاـ يـكـلمـهـ وـيـخـاطـبـهـ بـالـوـحـيـ فـيـعـيـ عـنـهـ وـيـحـفـظـ مـاـأـنـزـلـ بـهـ مـنـ عـنـدـ اللـهـ تـعـالـىـ .

رابعاً : النـفـثـ فـيـ الرـوـعـ ، وـهـوـ مـاـيـجـدـهـ النـبـيـ مـنـ عـرـفـانـ ضـرـورـيـ يـعـلـمـ أـنـ مـصـدرـهـ مـنـ قـبـلـ اللـهـ تـعـالـىـ وـأـنـ مـلـكـاـ فـيـ مـلـائـكـةـ اللـهـ تـعـالـىـ كـرـوـحـ الـقـدـسـ الـذـيـ هوـ جـبـرـيلـ عـلـيـهـ السـلـامـ قـذـفـهـ فـيـ قـلـبـ النـبـيـ فـيـلـغـهـ وـيـعـمـلـ بـمـقـضـاهـ لـأـنـهـ وـإـنـ كـانـ عـلـىـ سـبـيلـ إـلـاـهـاـمـ فـإـنـهـ قـسـمـ مـنـ أـقـسـامـ الوـحـيـ الـذـيـ لـاـ مـرـاءـ فـيـهـ وـلـاـ شـكـ عـنـدـ النـبـيـ فـيـ مـصـدرـهـ وـدـلـالـتـهـ .

ولـذـاـ قـالـ إـلـاـمـ الـغـزاـلـيـ لـيـقـرـبـ صـفـةـ أـخـذـ النـفـسـ الرـوـحـانـيـ مـنـ الـمـلـائـكـةـ الرـوـحـانـيـنـ : (إـذـاـ عـرـفـتـ هـذـاـ عـرـفـتـ أـنـ الـعـالـمـ بـأـسـرـهـ مـشـحـونـ بـالـأـنـوارـ الـظـاهـرـةـ الـبـصـرـيةـ ، وـالـبـاطـنـيةـ الـعـقـلـيـةـ ، ثـمـ عـرـفـتـ أـنـ السـفـلـيـةـ فـائـضـهـ بـعـضـهـاـ مـنـ بـعـضـ فـيـضـانـ النـورـ مـنـ السـرـاجـ ، وـأـنـ السـرـاجـ هـوـ الرـوـحـ النـبـويـ الـقـدـسـيـ ، وـأـنـ الـأـرـوـاحـ النـبـويـةـ الـقـدـسـيـةـ مـقـبـسـةـ مـنـ الـأـرـوـاحـ الـعـلـوـيـةـ اقـبـاسـ السـرـاجـ مـنـ النـورـ ، وـأـنـ الـعـلـوـيـاتـ بـعـضـهـاـ مـقـبـسـةـ مـنـ الـبـعـضـ . . .

( ولـمـاـ كـانـتـ -ـ النـفـوسـ -ـ رـوـحـانـيـةـ قـبـلـتـ مـنـ رـوـحـانـيـ وـتـأـثـرـتـ عـنـهـ فـلـوـلاـ

العقل المعبر عنها بالملائكة الممدة للنفوس من خارج لما عقلت معمولات البتة فإن النفس عالمه بالقوة فقط والملائكة تخرج ما في القوة إلى الفعل حتى يصيرها عالمه بالفعل فأعلى طبقة في الاستمداد الأنبياء صلى الله عليهم وسلم<sup>(١)</sup>.

وإذا كان الباحث يأخذ من منطق نصوص الإمام الغزالى السالفة ومفهومها ما يندرج به في سلك علماء أهل السنة في مباحث الوحي وطرقه ويفارق به الفلاسفة على لازم مذهبهم في النبوة والوحي وما يتصل بحقائق الملائكة - فإنه أي الباحث يأخذ من نفس النصوص - منطوقاً ومفهوماً - ما يمكن أن يدخل به أصحابها في مناهج الفلاسفة في مناهجهم في أصل النبوة والوحي وطرقه وبقدر ذلك يحكم على منهجه قرباً وبعدها من منهج أهل السنة والجماعة ، وتوضيح ذلك يكون على النحو الآتي :

أولاً : نجد أن الإمام الغزالى أثبت أولاً أن خاصية النبوة هي الاطلاع على غيب الله تعالى على وجه مخصوص حسب أمر الله وإرادته ، ثم نجد أنه يفتح الباب واسعاً لمن أراد أن يكشف له الغطاء ويرفع عنه الحجاب بين اللوح المحفوظ ومرأة قلبه حتى تنتقد فيه جميع المعلومات أو بعضها ، ويبرهن على ذلك باستعداد النفس البشرية في فطرتها إلى الارتقاء إلى الجنة الأعلى منها والاقتباس منها على سبيل كفيضان نور السراج منه ، وذلك عنده أنها بالمجاهدة والعكوف على التهذيب تقترب من الجنة العليا حتى تصير كالمرأة ، فإذا محققت عنها العلائق أو ضفت حودي بها نحو النظر في الحقائق الإلهية ففاضت عليها من جهة الله تعالى تلك الأمور الشريفة كما فاضت على الأولياء والأنبياء والصديقين<sup>(٢)</sup> ، وإذا كان هذا لجميع النفوس فما هو الخاص بالأنبياء الذين يعطف هو عليهم دائماً الأولياء ؟

(١) مشكاة الأنوار ١٠٤ و ١٤٣ .

(٢) انظر سراج السالكين ، ١٠٤ وميزان العمل ٢٩ .

وإذا كان هذا الفيض المذكور يحصل كما مثله كفيضان النور من السراج الذي لا إرادة له في ذلك فأين ما أثبته أولاً من أن الأمر في النبوة والوحى تابع لإرادة الله وأمره ، وأنه يهوى من شاء من عباده ليكون محلاً لاصطفائه واختياره وإكرامه بالنبوة والوحى ؟ إن ذلك من الغزالي يعتبر خلطاً في المنهج أفضى به إلى أن تضاربت آراؤه فتقدر صفو الصافي منها ولم يخف على القارئ أن سبب ذلك هو صراع الأفكار والأراء والمعارف في ذهنه مع تقلب أحواله الذي أفسح عنه في ( المنفذ من الضلال ) ، وإن ذلك الصنيع في منهج الإمام الغزالى في الوحي وطريقه ليزيد من صعوبة مهمة الباحث حتى يتغير في أمره ويتردد في أحکامه ، إذ إنه إذا حكم على المنهج حسب نصوص وأدلة عديدة وقرائن كثيرة أنه منهج حسن يلتزم أصول أهل السنة ويأخذ بأدلهم ، فإنه يجد ضمن ذلك عقلية إشراقية ومسلكاً صوفياً لا يختفي إلا ليظهر ولا يطلق حكماً إلا ليندرج تحته ، ولا تستبعد فكرة أو يستدرك منها إلا من أجل تقريره وتحسيسه .

ثانياً : يقرر الإمام الغزالى أن الوحي خاص بالأنبياء وأنهم يشاهدون الملائكة دون الحاضرين ، فما يثبت أن يفتح عن طريق باب الكشف باباً من الوحي لسالكى طريق الصوفية في مبادىء أحوالهم حتى يشاهدوا الملائكة ويسمعوا أصواتهم ويقتبسوا منهم<sup>(١)</sup> .

وهذا باب يدخل منه الصالح والطالح ولا يمكن ضبطه ولا يعتمد على ما حصل عن طريقه إذ قصارى أمره أن يكون من الإلهام الذي لا يعتد به لغير الأنبياء على ما سيأتي إن شاء الله في الفرق بين النبوة والولاية وعليه فيكون الإمام الغزالى قد كدر علينا ما صفتناه من نصوصه في الوحي وطريقه بما خلطه بها من علوم الأولياء ، والمكافئين من المریدین والصالكین .

ولا يمنع من تأكيد هذه الحقيقة ما صرحت به نصوصه من أن علوم الأنبياء

(١) انظر إحياء علوم الدين ١٩ / ٢٠ .

يقينية ربانية لا يرتقي إليها علم من سواهم من أصحاب الإلهامات<sup>(١)</sup>.

ثالثاً : نجد الإمام الغزالى يقرر وجود الملائكة وتوسطهم بين الله تعالى والأنباء في الوحي ومشاهد الأنبياء لهم مع تكليف الله تعالى لهم بأعمال لا يعلم قدرها ولا كفيتها إلا الله تعالى إذ هم من جنوده وما يعلم جنود ربك إلا هو - ثم إننا نجده يذكر العقول والعقل الفعال المعبر عنه بالملك المقرب ويتحدث عن الفيض وإمكان تفجير المعرف من القلب بالتخلية والتصفية والتحلية وهذا يتعارض مع ما احتاج به على الفلسفه في أن تفاصيل العلوم ومعرفة خصائصها لا يدرك إلا بنور النبوة وتعليم الأنبياء الذين اطلعوا بالوحي على خصائص الأشياء و دقائق الأسرار وبقدر تعارضه مع حججه عليهم يدخله في زمرة المتأثرين بمناهجهم وأساليبهم ، وبذلك يكون التناقض الذي لا يستقيم معه منهج ولا تصح معه حجة ولا برهان . وبالتالي يصدق الحكم على منهج هذا الإمام في الوحي وطريقه أنه فيه إسلام وإيمان وفيه فلسفة إشراقية وأمور أخرى مختلطة ، هذا مع بلائه الحسن في الرد على هؤلاء وأذنابهم وتنفير الناس من زبالة عقولهم وما يلزم على مذاهبهم<sup>(٢)</sup>.

وبهذا تكون قد وقفنا على أهم العناصر التي تناولها الإمام الغزالى في الوحي وطريقه ، وقد ألقينا قدم لإمكانه ووقوعه بداخل متشعبه شملت بيان قدرة الله تعالى وأنه فعال لما يريد وأن له وحده الخلق والأمر وأنه بذلك لا يعجزه أن يعلم عباده بواسطة أحدهم يوحى إليه بواسطة أو غير واسطة . وأنه كان من براهينه على إمكان الوحي وجود الملائكة تواثر الناس على ذلك تواثرا يحصل به العلم الضروري ، ومن ذلك أن الروح إذا تجردت بالنوم من

(١) انظر الرسالة اللدنية ١٠٥.

(٢) انظر القسطاس المستقيم ٦ ، ٧ والمنقد من الضلال ٣٥ ، ٣٦ ، ٣٧ وقارن بما في : أبو حامد الغزالى والتصوف ، تأليف عبد الرحمن محمد سعيد دمشقية ط ٢ دار طيبة الرياض ١٤٠٩ هـ ١٥٣ وما بعدها ومقارنة بين الغزالى وابن تيمية محمد رشاد سالم وما بعدها .

سلطان العقل والبدن وتجلت لها مغيبات على حسب استعدادها وما قدر لها في  
شكل مرائي تكون في الغالب صادقة إذا كانت الروح ظاهرة والمخيلة التي  
تضرب فيها الأمثال ثابتة وسليمة .

بالإضافة إلى ما علم وقوعه لغير النائم في حالات بالأمراض العضوية  
والعقلية حيث إن المتصروح والمجنون قد يقع لهم ما يتكلمون به من المغيبات  
التي تصدق غالباً . وأنه إذا جاز ذلك في الجنس في حال التجدد بالنوم  
والمرض جاز ذلك في الصحة واليقظة ، مع الفارق الكبير بين روحانيات  
الأنبياء وغيره ؛ حيث إن فطرهم سليمة وعقولهم مستقيمة ؛ إذ أعدهم الله  
تبarak وتعالى ليكونوا محلاً لتنزيل وحيه والتلقى عنه بواسطة ملائكته وتعليمهم  
من لدنه بلا واسطة .

ولما أوقفنا الإمام الغزالى من خلال هذه المداخل على إمكان الوحي  
وإثباته ووقعه ، رأينا أنه سلك مسالك أخرى لشرح طرقه وأقسامه وأدنى  
درجاته وأعلاها وما يشترك فيه الذين ألهمهم الله وكانوا من المحدثين  
وما اختص به أنبياءه ورسله ..

وعلى نحو هذه المقاصد نود أن نرى رأي شيخ الإسلام ابن تيمية في  
الوحي وطريقه .

\* \* \*

## المبحث الثاني

### رأي شيخ الإسلام ابن تيمية

إن المتفحص لنصوص شيخ الإسلام ابن تيمية في النبوات يجد أنها تغطي بالإضافة إلى توضيح إمكان الوحي وإثباته وشرح طرقه وأقسامه وأنواع الإيحاء إلى الأنبياء تغطي ردودا على الفلسفه ومن قلدهم وأخذ بأصولهم الفاسدة من المتصوفة المتكلفة في الإسلام<sup>(١)</sup>.

وإذا اقتصرنا في توضيح رأيه على المقاصد الآتية كفانا ذلك عن الاستطرادات الطويلة والردود الكثيرة ، وهي :

- إمكان الوحي بالبحث في تجرد الروح من العقل والبدن في حالة التوفي بالموت أو النوم أو المرض ونحو ذلك .
- وجود الملائكة والجن وما لذلك الوجود من أثر متواتر .
- وقوع الوحي إلى الأنبياء بواسطة الملائكة .
- طرق الوحي وأقسامه .

المقصد الأول : في إمكان الوحي بتجرد الروح ، فاما الروح فإن البدن لا شك يشغلها عن التوجه لمصادر المعرفة والتلقى من الروحانيات كالملائكة ، ذلك أن الحواس تورد عليها مدركاتها وإحساساتها من حاجة وألم ولذة ومرض وغير ذلك فتظل الروح قاصرة اهتماماتها وتوجهاتها على الحواس ومدركاتها فإذا نام الإنسان وركدت مدركاته الحسية وقع للروح نوع تجرد فيحصل لها من العلم ما يلقيه الله إليها بواسطة ملك الرؤيا أو غير ذلك . قال شيخ الإسلام ابن تيمية : قال الله تعالى : ﴿الله يتوفى الأنفس حين موتها﴾<sup>(٢)</sup>.

(١) انظر الصفدية ١/١٩٣-٢٠٩.

(٢) سورة الزمر ، آية (٤٢).

فأخبر سبحانه أنه يتوفى الأنفس حين النوم وحين الموت وأن ما يتوفاه حين النوم منه ما يقضى عليه الموت في نومه ومنه ما يرسله ، وبسبب تجردها - أي النفس - عن البدن يحصل لها من العلم ما يلقيه الله إليها ، إما بواسطة الملك الذي يريها ويحدثها من الرؤيا ، وإما بغير ذلك . قال تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ لِشَرِّيْرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْيًا... ﴾<sup>(١)</sup> .

ومن هنا يأخذ شيخ الإسلام مستنده في إبطال نفي الفلسفه الصائبة لوجود الملائكة والجن إذ يقول إنه :

( ليس معهم ما ينفي وجود ما يمكن أن يختص برؤيته بعض الناس بالباطن كالملائكة والجن بل ولا معهم ما ينفي تمثيل هذه الأرواح أجساما حتى ترى بالحس الظاهر ولا معهم ما ينفي أن النفس قد ترى غير ما هو من أحوالها ، مثل أن ترى عند الموت أمورا لم تكن تراها وهي متعلقة بالبدن )<sup>(٢)</sup> .

وعليه فإن النفس الناطقة هي الرائية عند التجرد من البدن عند الموت وبعده ، والنوم الذي يحصل به نوع تجرد لها ترى فيه ما قدر لها واستعدت لرؤيتها بواسطة أو بغير واسطة ، ثم إن التواتر قاطع بوجود الجن ودخولهم في المتصروع وكلامهم على لسانه وكذا تخدمهم أهل السحر والطسلمات لهم في تحصيل أمور عجيبة كل ذلك من الأمور المتواترة التي لا يمكن لأحد دفعها ولا إنكارها وعظماء الفلسفه مcroftون بذلك معترضون به<sup>(٣)</sup> .

وإذا كان ذلك واقعا في الجن بالتواتر المشهور ، فإن تواتره في الملائكة أشهر ، وذلك هو :

المقصد الثاني في وجود الملائكة : ( فما الظن بالملائكة الكرام الذين يراهم الأنبياء صلوات الله عليهم - يرونهم بباطنهم وظاهرهم . ذلك أنه من

(١) سورة الشورى ، آية (٥١) . الرد على المنطقين ٤٧٠ ، ٤٧١ ، وانظر الصفتية ٢٠٤/١ .

(٢) المرجع السابق ٤٦٩ .

(٣) انظر منه ٤٧١ وما بعدها وقارنه بما في الصفتية ٢٤١/١ .

المتواتر أيضاً عن الأنبياء أن الملائكة أحيا ناطقون يأتونهم عن الله بما يخبر به ويأمر به تارة ، وينصرونهم ويقاتلون معهم تارة ..

وكانت الملائكة أحياناً تأتיהם في صورة البشر والحاضرون يرونهم <sup>(١)</sup> .

ثم إن الفلسفه : ( معتبرون بالحسينيات الظاهرة وبالحسينيات الباطنة التي يحس بها الإنسان ما في نفسه كإحساسه بجوعه وعطشه ، ولذته وألمه ، وشهوته وغضبه ، وفرجه وغمه ، وكذلك ما يتخيله في نفسه من أمثلة الحسينيات التي أحسها فإنه يتخيل ذلك في نفسه ) <sup>(٢)</sup> .

وبهذا لابد أن يعلم أن لهذه الأمور أسباباً وعدلاً جعلتها تقع ورجحت بعضها على بعض إذ هي في الأصل متساوية عند العقل والقلب والروح : ( والمقصود هنا أنه إذا علم أن ما يحدث في النفوس ليس سببه مجرد حركة الفلك مع أنه لابد له من سبب دل ذلك على وجود الملائكة والجن وهذا قول سلف الأمة والتابعين لهم بإحسان وأئمّة المسلمين فإنهم يقولون : إن الشياطين توسوس في نفوسبني آدم بالعائد الفاسدة والأمر باتباع الهوى ، وإن الملائكة بالعكس إنما تقدّف في القلوب الصدق والعدل ) <sup>(٣)</sup> ، فالواقع في القلوب عند من لا ينكر الأسباب من المتكلمين - ( إن كان له سبب أمكن أن يكون ذلك هو ملائكة تعلمهم بذلك ، أو جن تعلم بعض الناس ) ، وما دام الفلسفه ليس عندهم حجة تمنع من ذلك فإننا نقول : ( بل يجب أن يكون ذلك من الملائكة إذا كان له سبب ) بناء على أنه من النظار والفلسفه من ثبت وجود الملائكة بناء على ما يجده الإنسان في نفسه من أمور لا قصد له فيها . فخلو القلب من وجود الضدين أو ترجع أحدهما على الآخر وحصول علوم وخواطر وإرادات من غير قصد يدل على أن الله أحدثها إذ هو الخالق لكل شيء <sup>(٤)</sup> .

(١) السابق ٤٨٩ ، ٤٩٠ .

(٢) الرد على المنطقين ٤٦٩ .

(٣) السابق ٥٠٥ وقارن بما في النبوات ٤١٦ .

(٤) انظر منه ٥٠١ .

( والذى عليه السلف والأئمة أن الله جعل للحوادث أسباباً وحكمـا ، وهذه الحوادث قد تحدث بأسباب من الملائكة والجن وما يحصل في القلب من العلم والقوة ونحو ذلك قد يجعله الله بواسطة فعل الملائكة .

قال الله تعالى : «إِذْ يُوحى رَبُّكَ إِلَى الْمَلَائِكَةِ أَنِّي مَعَكُمْ فَتَبَثُوا الَّذِينَ أَمْتَنُوا سَأَلُقُوكُمْ لَدُنِّي كَفَرُوا الرُّغْبَ فَأَضْرِبُوا فَوْقَ الْأَعْنَافِ وَاضْرِبُوا مِنْهُمْ كُلَّ بَنَانٍ »<sup>(١)</sup> .

وقال تعالى : «أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمْ الْإِيمَانَ وَأَيَّدُهُمْ بِرُوحٍ مِّنْهُ . . . »<sup>(٢)</sup> ، الآية . أما الفلسفـة الذين يسمـهمـ شـيخـ الإسلامـ بالصـابـةـ المـحـضـةـ : ( فإنـ النـبـيـ عـنـهـمـ جـزـءـ مـنـ الـفـلـسـفـةـ ، وـهـنـاـ هـوـ الـضـلـالـ العـظـيمـ ذـلـكـ أـنـهـمـ يـقـولـونـ إـنـ اللـهـ لـاـ يـعـلـمـ الـجـزـئـيـاتـ . . . )<sup>(٣)</sup> .

( وهـؤـلـاءـ الصـابـةـ المـحـضـةـ منـ الـمـتـفـلـسـفـةـ يـقـولـونـ إـنـ اللـهـ لـيـسـ لـهـ كـلـامـ فـيـ الـحـقـيقـةـ لـكـنـ كـلـامـهـ . عـنـدـ مـنـ أـظـهـرـ الإـقـرـارـ بـالـرـسـلـ مـنـهـمـ . مـاـ يـفـيـضـ عـلـىـ نـفـوسـ الـأـنـبـيـاءـ ، وـهـوـ أـنـ مـحـدـثـ فـيـ نـفـوسـهـمـ مـنـ غـيرـ أـنـ يـكـوـنـ فـيـ الـخـارـجـ عـنـ نـفـوسـهـمـ اللـهـ عـنـهـمـ كـلـامـ . إـلـىـ أـنـ قـالـ : ( وـتـقـولـ الصـابـةـ المـحـضـةـ . الـذـيـنـ آـمـنـواـ فـيـ الـظـاهـرـ وـآـمـنـواـ فـيـ الـبـاطـنـ بـعـضـ الـكـتـابـ . كـلـامـ اللـهـ اـسـمـ مـاـ يـفـيـضـ عـلـىـ قـلـبـ الـنـبـيـ مـنـ . الـعـقـلـ الـفـعـالـ . أـوـ غـيرـهـ . وـمـلـائـكـةـ اللـهـ . اـسـمـ لـمـاـ يـتـشـكـلـ فـيـ نـفـسـهـ مـنـ الـصـورـ الـنـورـانـيـةـ وـقـدـ يـقـولـونـ : إـنـ جـبـرـيلـ هـوـ : الـعـقـلـ الـفـعـالـ . أـوـ هـوـ مـاـ يـتـمـثـلـ فـيـ نـفـسـهـ مـنـ الـصـورـ الـخـيـالـيـةـ كـمـاـ يـرـاهـ النـائـمـ . . . وـعـنـهـمـ لـيـسـ خـارـجـاـ عـنـ نـفـسـ الـنـبـيـ كـلـامـ وـلـاـ مـلـكـ )<sup>(٤)</sup> .

وـالـمـتـكـلـمـونـ عـنـدـ شـيـخـ الـإـسـلـامـ لـاـ يـوـافـقـونـ الـفـلـسـفـةـ فـيـ هـذـاـ الـكـلـامـ وـلـاـ فـيـ

(١) سورة الأنفال ، آية (١٢) .

(٢) سورة المجادلة ، آية (٢٢) .

(٣) الرد على المنطقيين . ٥١٢ .

(٤) مجموع الفتاوى ١٢ / ٣٥١ - ٣٥٣ .

حصر طرق العلم : ( بل المتكلمون متفقون على أن النبي يعلمه الله بما لا يعلم به غيره بمشيئته وقدرتة ، فإنهم متفقون على أن الله يفعل بمشيئته وقدرتة ، وأنه يرسل ملكا إلى النبي وهو يعلم الملك ويعلم ما يقول وما يقوله للنبي ) .

وإذا حصر المتكلمون طرق العلم فإنهم : ( لم يقصدوا أن يذكروا الطريق التي بها يعلم النبي ما يوحى إليه ، بل هذه الطريق خارجة عما يقدرون عليه هم وأمثالهم من الطرق ، وليس من جنسها عندهم . . . )<sup>(١)</sup> ، ( فإن الأنبياء والأولياء لهم من علم الوحي والإلهام ما هو خارج عن قياسهم - يعني الفلاسفة ومن قلدهم - الذي ذكروه ، بل الفراسة أيضا وأمثالها )<sup>(٢)</sup> .

ولما أثبت شيخ الإسلام ابن تيمية أن الأرواح البشرية عندها قابلية للتلقى عن الله تعالى علوماً و المعارف بناء على قدرة الله تعالى وتصرفه في خلقه وما فطر عليه بعض عباده من الاستعداد للتحمل والأخذ عن فوقه في الدرجة العلمية والروحانية سواء أكان ملكاً كريماً أم غيره - أراد بعد شيء من التنزل مع الخصوم في سرد منابع المعرف عندهم وعرض تصورهم لما يقع في القلوب من العلوم التي يجهلون على وجه الحقيقة مصادرها أن يبرهن على أن ما يقع في النفوس والقلوب لابد له من سبب يقدره الله تعالى لحكمة بالغة ، ولا بد للنفس المتلبية عن الملائكة أن تكون مع الفطرة السليمة قد أعدها الله الإعداد الذي يتناسب مع عظمة من يعلمها ويلقنها ويقذف في قلبها العلوم والأوامر والآحكام وغير ذلك مما لا يستقر إلا في نفس قد تولى الله تعالى تسويتها .

وعليه فالملائكة أحيا ناطقون منفصلون عنبني آدم والجن كذلك خلق آخر له القدرة على التشكيل والتتمثل والأرواح البشرية هي الأخرى كذلك واقعة بين الخير والشر مستعدة للتلقى عن الله تعالى بلا واسطة ملك ، ومهيئة للتعامل مع وساوس الجن وما يوحيه الشيطان من شر وكفر وعصيان<sup>(٣)</sup> .

(١) الرد على المنطقين ٥١٢ ، ٥١٣ .

(٢) السابق ٤٣٧ .

(٣) انظر النباتات ٢٥١ ، ٢٥٢ .

ولكن هناك في النفوس البشرية أرواح طاهرة بالفطرة مقدسة بالجلبة لا تقبل التوجه إلا إلى بارئها ولا التلقي إلا من جهته تعالى بواسطة أو بغير بواسطة ذلك أن الله عصمتها وقصرها على الخير فلا تسلط للشياطين عليها . وهذه هي أرواح الأنبياء التي إن اشتراك مع أرواح بني جنسها من بني آدم في أمور فإنها تميز عنهم في أمور كثيرة أعظمها أن الله حجبها عن مصادر الشر وعلوم الأشرار وتولى اختيارها واصطفاءها وجعلها محلاً لتنزيل ملائكته ووعاء مفتوحاً لاستقبال وحيه وحفظ كلامه وتبلیغ رسالته : ﴿اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رسالَتَهُ﴾<sup>(١)</sup> .

المقصد الثالث : وقوع الوحي ، ولما كانت الرسالة معتبر فيها مرسل ومرسل إليهم ومضمون يشتمل على أوامر ونواهي وتعليمات يطلب الإيمان بها وتطبيقها كان الوحي على نحو خاص ومن خاص إلى خاص بحيث عرفه شيخ الإسلام ابن تيمية أنه : (الإعلام السريع الخفي : إما في اليقظة ، أو في المنام ، فإن رؤيا الأنبياء وحي ورؤيا المؤمنين جزءاً من ستة وأربعين جزءاً من النبوة)<sup>(٢)</sup> .

وعليه : فليس كل من أوحى إليه الوحي العام يكون نبياً ، فإنه قد يوحى إلى غير الناس قال تعالى :

﴿وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى الْحَقْلِ أَنَّ أَخْذِي مِنَ الْبَلَالِ بِيُوتَاهُ مِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعِرِشُونَ﴾<sup>(٣)</sup> .

وقال تعالى : ﴿وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا﴾<sup>(٤)</sup> .

وقال تعالى عن يوسف عليه السلام - وهو صغير :

(١) سورة الأنعام ، آية (١٢٤) . انظر مجموع الفتاوى١١٩/٤ وما يعدها ، والنبوات ٤٣٢-٤٢٢ ، والصفدية١/٢٢٨ ، ٢٢٩ .

(٢) مجموع الفتاوى١٢/٣٩٧ ، ٣٩٨ .

(٣) سورة النحل ، آية (٦٨) .

(٤) سورة فصلت ، آية (١٢) .

﴿فَلَمَّا ذَهَبُوا إِلَيْهِ وَأَجْمَعُوا أَن يَعْمَلُوهُ فِي غَيْبَتِ الْجِبْرِيلِ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ لِتُؤْتِنَهُمْ بِمَا فِيهِمْ هَذَا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

وقال تعالى : « وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوسَىٰ أَن تَأْصِعِيهِ »<sup>(٢)</sup>.

وقال تعالى : « وَإِذَا أُوحِيَ إِلَى الْحَوَارِيْعَنَ أَنْ أَمْثُوا فِي وَرَسُولِيْ »<sup>(٣)</sup>.

وقال تعالى : « وَمَا كَانَ لِشَرِّيْرٍ أَن يُكَلِّمَ اللَّهَ إِلَّا وَحْيًا »<sup>(٤)</sup>.

فهذه آيات من كتاب الله تعالى أوردها شيخ الإسلام ابن تيمية في معرض بيانه للوحي العام والخاص والتکلیم الخاص والعام وليرقول إنه : (يتناول وحي الأنبياء وغيرهم كالمحدثين الملهمين كما في الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : ( قد كان في الأمم قبلكم محدثون ، فإن يكن في أمتي أحد فعمر منهم )<sup>(٥)</sup> .

وكما قال عبادة بن الصامت رضي الله عنه : (رؤيا المؤمن كلام يكلم به رب عبده في منامه )<sup>(٦)</sup>.

فهؤلاء المحدثون الملهمون المخاطبون يوحى إليهم هذا الحديث الذي هو لهم خطاب والهام وليسوا بأنبياء معصومين مصدقين في كل ما يقع لهم ، فإنه قد يosoس لهم الشيطان بأشياء لا تكون من إيحاء الرب بل من إيحاء الشيطان ، وإنما يحصل الفرقان بما جاءت به الأنبياء ، فهم الذين يفرقون بين

(١) سورة يوسف ، آية ( ١٥ ) .

(٢) سورة القصص ، آية ( ٧ ) .

(٣) سورة المائدة ، آية ( ١١١ ) .

(٤) سورة الشورى ، آية ( ٥١ ) .

(٥) صحيح مسلم ، كتاب الفضائل ، باب من فضائل عمر بن الخطاب رضي الله عنه . وصحیح البخاری ، كتاب فضائل الصحابة الحديث ( ٣٦٨٩ ) .

(٦) انظره في نوادر الأصول للحكيم الترمذی ، الأصل الثامن والسبعين ، قال الحافظ ابن حجر هو من روایته عن شیخه عمر بن أبي عمر وهو واه . انظر : فتح الباری / ١٢ - ٣٥٤ .

وحي الرحمن ووحي الشيطان ، فإن الشياطين أعداؤهم وهم يوحون بخلاف  
وحي الأنبياء .

قال تعالى : « وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُواً شَيَاطِينَ الْأَئِمَّةِ وَالْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمُ  
إِلَى بَعْضٍ بِغَرْفَةِ الْقَوْلِ عَزِيزًا وَتُؤْشَأَ رَبِّكَ مَا فَعَلَهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ »<sup>(۱)</sup> .

وقال تعالى : « وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوْحُونُ إِلَيْكُمْ أَوْلَيَّاً لَهُمْ لِيُجَدِّلُوكُمْ وَإِنَّ أَطْعَمُهُمْ  
إِلَكُمْ لَمْشِرِّكُونَ »<sup>(۲)</sup> .

فالله جل جلاله يوحى إلى الملائكة وإلى الإنس وإلى من شاء من مخلوقاته  
الحي منها والجماد ، ويشمل معنى ذلك الإلهام والرؤيا المنامية والقذف في  
الروح والتسخير والتقدير . . . كما سبق في أول الفصل .

والذي نقصده الآن بالبيان هو الوحي الذي يكون من الله تعالى لأنبيائه  
الكرام الذين يفرق بينهم وبين سائر من يوحى إليهم بأن الوحي إليهم له غاية  
تعداهم وهذه الغاية من أجلها خلقت السماوات والأرض ومن فيهن ، ألا  
وهي عبادة الله وحده لا شريك له .

المقصد الرابع طرق الوحي : وفي بيان شيخ الإسلام ابن تيمية لهذا الوحي  
الخاص وطريقه نجده يمهد له بمدخل يثبت فيه أن جماهير أهل السنة والنظر  
وأنّمة السنة والحديث على القول بأن الله تعالى يتكلم بمشيئته وقدرته مع أن  
كلامه غير مخلوق فيقول :

( وأما السلف والأئمة فقالوا : إن الله يتكلم بمشيئته وقدرته ، وإن كان مع  
ذلك قد يفهم النوع - بمعنى أنه لم ينزل متكلما إذا شاء ، فإن الكلام صفة كمال ،  
ومن يتكلم أكمل ممن لا يتكلم ، ومن يتكلم بمشيئته وقدرته أكمل ممن

(۱) سورة الأنعام ، آية (۱۱۲) .

(۲) سورة الأنعام ، آية (۱۲۱) . النبوات ۲۴۸-۲۴۶ ، وانظره في مجموع الفتاوى  
۳۹۸/۱۲ .

لا يكون متكلماً بمشيئته وقدرته ، ومن لا يزال متكلماً بمشيئته وقدرته أكمل ممّن يكون الكلام ممكناً له بعد أن يكون ممتنعاً منه ، أو قدر أن ذلك ممكّن . . . وقد علم أن الله تعالى موصوف بغاية صفات الكمال ، وأن الرسول قد أثبّتوا أنه متكلّم بالكلام الكامل التام في غاية الكمال . . )<sup>(١)</sup> .

فأصل النزاع بين أهل الأرض ومنشأ الخلاف عند - شيخ الإسلام ابن تيمية  
يعود في هذا الباب إلى أصلين :  
هـما : مسألة - تكلم الله بالقرآن وسائر كلامه .  
ومسألة - تكلم العباد بكلام الله .

وفي شرحه للمسألة الأولى التي هي موضوعنا يقول :

(وبسبب ذلك أن التكلم والتكميل له مراتب ودرجات . . .)

وقد بين الله في كتابه وسنة رسوله ذلك فقال تعالى : « \* وما كانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِنْ وَرَأْيِ حَجَابٍ أَوْ بِرِسْلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ » (٢) .

وقال تعالى : « \* إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَآلِّيَّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْكَ آيَةً إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ هُنَّا مُسْتَعِيلُونَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطَ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَهَرُونَ وَسُلَيْمَنَ وَمَا أَتَيْنَا دَارِيَّ دَرَبُورًا ﴿١٣﴾ وَرَسُولًا قَدْ فَصَّلَتْهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلٍ وَرَسُلًا لَمْ فَصَّلْهُمْ عَلَيْكَ وَكَلَمُ اللَّهِ مُوسَى تَحْكَيمًا » (٣) .

وقال : ﴿ تَلَكَ الرَّسُولُ فَضَّلَنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِّنْهُمْ مَنْ كَلَمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَمَا تَدَنَّى عَيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ الْبَيْتَ وَأَيَّدَنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ ﴾ (٤) .

ففي هذه الآية خص بالتكليم بعضهم ، وقد صرخ في الآية الأخرى بأنه

(١) مجموع الفتاوى١ / ٤٠٦ و ٣٧٢ .

(٢) سورة الشورى ، آية (٥١) .

(٣) سورة النساء ، آية (١٦٣-١٦٤) .

(٤) سورة البقرة، آية (٢٥٣).

كلم موسى تكليما ، واستفاضت الآثار بتخصيص موسى بالتكليم ، فهذا التكليم الذي خص به موسى على نوح وعيسى ونحوهما ليس هو التكليم العام الذي قال فيه :

﴿ وَمَا كَانَ لِشَرِّيْ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِنْ وَرَائِيْ حَجَابٍ أَوْ يُرْسَلَ رَسُولًا فَيُوحِيْ  
بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ ﴾<sup>(١)</sup> .

فإن هذه الآية قد جمع فيها جميع درجات التكليم ، كما ذكر ذلك السلف .. قال ابن شهاب :

نزلت هذه الآية تعم من أوحى الله إليه من البشر .

فكلام الله الذي كلام به موسى من وراء حجاب ، والوحى ما يوحى الله إلى النبي من أنبيائه عليهم السلام ، ليثبت الله عز وجل ما أراد من وحيه في قلب ابني ، ويكتبه ، وهو كلام الله ، ووحيه ، ومنه ما يكون بين الله وبين رسle ، ومنه ما يتكلم به الأنبياء ولا يكتبوه لأحد ، ولا يأمرون بكتابته ، ولكنهم يحدثون به الناس حديثا ، ويبينونه لهم ، لأن الله أمرهم أن يبيّنوه للناس ويبلغوهم إياه ، ومن الوحي ما يرسل الله به من يشاء من اصطفاه من ملائكته فيكلمون به أنبياء من الناس ، ومن الوحي ما يرسل الله به من يشاء من الملائكة فيوحيه وحيا في قلب من يشاء من رسle ) .

إلى أن قال بعد عرض أدلة من الكتاب والسنة على الوحي العام المشترك سقناه عنه آنفا : ( فهذا الوحي لغير الأنبياء ، ويكون يقظة ، ومناما . وقد يكون بصوت هاتف ، يكون الصوت في نفس الإنسان ، ليس خارجا عن نفسه يقظة ومناما ، كما قد يكون النور الذي يراه أيضا في نفسه .

فهذه الدرجة من الوحي التي تكون في نفسه من غير أن يسمع صوت ملك في أدنى المراتب وأخرها ..

(١) سورة الشورى ، آية (٥١) .

وقد يكون الصوت الذي يسمعه خارجا عن نفسه من جهة الحق تعالى على لسان ملك من ملائكته أو غير ملك .

فهذا القسم الثاني من أقسام الوحي الذي هو قسم التكليم بالرسول حيث قال تعالى : «أَوْ إِرْسَلْ رَسُولًا فَيُوحِي بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ» ، فهذا إيحاء الرسول ، وهو غير الوحي الأول من الله الذي هو أحد أقسام التكليم العام .

والقسم الثالث : التكليم من وراء حجاب ، كما كلام موسى عليه السلام ،  
ولهذا سمي الله هذَا - نداء ونجاء .

قال تعالى : « وَنَذَرْتَهُ مِنْ جَانِبِ الظُّورِ الْأَيْمَنِ وَقَرَبْتَهُ بِهِجَانِ » (١) .  
 وقال تعالى : « فَلَمَّا أَنَّهَا نُودِيَ يَمْوَسَقَ ١٦ إِنِّي أَنَا رَبُّكَ فَاجْلِمْ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ  
 الْمُقَدَّسِ طَوَى ١٧ وَأَنَا أَخْرَتْكَ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى » (٢) .

وهذا التكليم مختص ببعض الرسل ، كما قال تعالى :

﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلَنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ مِّنْهُمْ مَّنْ كَلَمَ اللَّهَ بِالْحَقِيقَةِ ﴾ (٣) .

وقال تعالى : « وَلَمَّا جَاءَهُ مُوسَى لِيُعَذِّبَنَا وَكَلَمُهُ رَبِيعٌ » (٤) .

وقال بعد ذكر إيحائه إلى الأنبياء : « وَكَلَمُ اللَّهِ مُوسَى تَكَلِّيمًا »<sup>(٥)</sup> .

وقد دل كتاب الله على أن اسم الوحي والكلام في كتاب الله فيما عموم وخصوص . فإذا كان أحدهما عاماً ادرج فيه الآخر ، كما ادرج الوحي في التكليم العام في هذه الآية<sup>(٦)</sup> ، واندرج التكليم في الوحي العام حيث قال : ﴿فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى﴾ .

(١) سورة مریم ، آیة (٥٢) .

. (١٣) آية ، طه سورة (٢)

(٣) سورة القراءة، آية (٢٥٣)

٤) سورة الأعاف، آية (١٤٣).

(٥) سورة النساء، آية (١٦٤).

( 15 ) ab ( 7 )

وأما التكليم الخاص الكامل فلا يدخل فيه الوحي الخاص الخفي الذي يشترك فيه الأنبياء وغيرهم ، كما أن الوحي المشترك الخاص لا يدخل فيه التكليم الخاص الكامل . . .<sup>(١)</sup>

وبهذا يتضح أن رأي شيخ الإسلام ابن تيمية في الوحي وطريقه : هو اتباع منهج السلف وما دلت عليه نصوص الوحي وأجمع عليه الأئمة والمحققون من أهل الحديث والنظر ، علاوة على أنه من أقوى المدافعين عن هذا المنهج لمقدراته العلمية ، واطلاعه على مكاييد أهل الزيف والانحراف ، وما كان منهم من التلاعب بالألفاظ وإنكار ما لم تبلغه عقولهم ، أو يخالف ما التزموه في أصولهم الفاسدة .

وباختصار فإن شيخ الإسلام من رأيه في الوحي وطريقه ما يأتي :

أـ الرؤيا المنامية دليل واضح لا ينكره أحد في أن الروح إذا تجردت من الشواغل الأرضية كانت بالمكان الذي تتمكن فيه من التلقى عن الروحانيات والأخذ عن الله بواسطة ملك أو مثال مضروب يحتاج إلى تعبير .

والرؤيا وتجرد الروح - وإن كان دليلا على إمكان الوحي وإثباته على من ينكره ليست هي النبوة ولا هي عمدة الوحي إلى الأنبياء عليهم الصلاة والسلام ، ذلك أنها أمر مشترك بين كل من له مخيلة تستقبل الصور والأمثلة المضروبة في المنام واليقظة . ثم هي من الوحي الداخلي والإلهام الباطني الذي لا تقوم به حجة إلا إذا كان صاحبه نبيا معصوما من إيحاء الجن والشياطين فالعلم المأخوذ بواسطتها والصوت المسموع فيها والمشاهدات الحاصلة فيها لا يميز بين الحق فيها أو الباطل منها إلا بعلوم الأنبياء وخبرهم الذي لا تسلط للشيطان عليه فمن آمن بالرؤيا التي هي أدوات درجات الوحي وكذب بما بعدها فهو بذلك : (مؤمن ببعض الرسالة كافر ببعضها .. وهي التي أدركتها عقول

---

(١) مجمع الفتاوى بتصرف ٤٠٢-٣٩٥/١٢ ، وانظر درء تعارض العقل والنقل ٢٠٠/١٠ وما بعدها .

الإلهيين من فلاسفة الإسلام الذين فيهم إسلام وصيوده<sup>(١)</sup>.

بــ ومن رأيه في الوحي وطريقه أن الملائكة الكرام وسائل بين الله وعباده في توصيل العلوم والمعارف يقطة للأنبياء ومناما لمن أراد الله وقدر له شيئاً من الإلهام والقذف في القلب والنفث في الروع يقطة أيضاً ومناماً.

جــ وإذا كان ذلك مما يعد من الأمور المشتركة فإن الأنبياء فيه هم الأعلون المعصومون مع أن لهم ما يختصون به ويتميزون عن غيرهم به بحيث لا يشاركون فيه أحد ، وهم في ذلك أيضاً على درجات إذ يكلّمهم الله تعالى من وراء حجاب ويكلّمهم بواسطة ملائكته الذين يرسلهم لهم بوجيه وكلامه .

ولما أدركت الجهمية من المعتزلة ونحوهم أن الصوت الذي يسمعه النبي خارجاً عن نفسه وأنه من جهة الحق تبارك وتعاليٌ بواسطة ملك من ملائكة أو غيره (اعتقدوا أنه ليس الله تكليماً إلا ذلك)<sup>(٢)</sup>.

ولذا سرد شيخ الإسلام ابن تيمية أقسام الوحي مبيناً - كما سبق - لكل قسم موضحاً درجته ، وهل يصح الاشتراك فيه أو هو خاص بالأنبياء ؟ ، ومما أكد عليه في هذا القسم الذي هو الثالث عنده وهو التكليم من وراء حجاب أن بعض المتكلّفة جعله من جنس الوحي الأول الذي هو سماع صوت وكلام داخل النفس لا خارجاً عنها - فاعتبر ذلك من الضلال العظيم الذي يخالف الكتاب والسنة والإجماع وصریح المعقول ذلك أنهم جعلوا مرتبة النداء والمناجاة والتکلیم الخاص الكامل التام هي درجة الإلهام والكلام العام المشترك<sup>(٣)</sup>.

( وإنما المقصود أن نعرف أن ما يفسرون به الملائكة والوحي مما يعلم

(١) مجموع الفتاوى١٢/٣٩٦ و٣٩٨ وقارن : الرد على المنطقين ٤٨٢-٤٨٥.

(٢) السابق ١٢/٤٠٠ .

(٣) انظر النبوات ٢٤٨-٢٥٢ ومجموع الفتاوى١٢/٤٠١-٤٠٣ .

بالاضطرار من دين الرسول أنه منافق لما جاء به<sup>(١)</sup> .  
والموافق له على ما شرح هو أن الله يوحى وحيا عاما مشتركاً بين الناس ،  
ووحيا خاصا بواسطة رسليه من الملائكة ، ويكلم من خاصة رسليه من أخبر أنه  
كلمه من وراء حجاب كموسى عليه السلام . والله أعلم .  
وإلى المبحث الثالث حيث نرى فيه الوحي وطرقه من خلال نصوص الوحي  
نفسه كتابا وسنة .

\* \* \*

---

(١) الرد على المنطقيين ٥٠٠ .

## المبحث الثالث

### تعقيب في ضوء الكتاب والسنة

في المبحثين السابقين رأينا ما شرحته هذين الشيفيين من الوحي وطرقه وما صوراه من طرق تكليم الله تعالى للبشر علاوة على ما تحدثنا عنه من أسباب حصول الخواطر والإرادات والمعارف والمعلومات التي لا يعلم المرء لها سببا وباعثنا إلا إن آمن أن هناك ملائكة كراما تعلم الخيرين من بني آدم حسب أمر الله وإرادته . وأن هناك جنًا وشياطين توسمون في صدور بعض الناس وتلم بهم بما تزين لهم من الكفر والشرك والعدوان وتحزنهم في اليقظة والمنام بما تقلق به نفوسهم الأمارة بالسوء من إياع بالفقر والهلاك والأمر بالفحشاء والمنكر .

هذا بالإضافة إلى ما تناولاه من عرض أمور متواترة بين الناس من استعداد بعض الأنفس عند تجردها من الحواس والمدركات العقلية إلى تلقي المعلومات في الأرواح العلوية ويقع من ذلك للنفوس الطيبة التي أعدها الله وسوها لتكون محل لتنزيل رحماته وقبول العلوم النافعة لعباده .

وقد كانت لهما رحمة الله عليهما جهودا ملموسة في رد وإبطال الآراء الفلسفية التي تنكر المحسوس وترد الضروري المتواتر .

وفي هذا المبحث نود أن نعقب بالقول أنه قبل ورود الكتاب والسنة بما شرحاه وبحثاه لا يكون شيء من ذلك محل للحججة وموضع للثقة مهما كان توأته وضرورة حصوله لبعض الناس ذلك أن تجرد الأرواح وما يمثل لها من المرائي أمر غبي نسبي لا يتميز به خير من شر حتى يعلم أن هذه الرؤيا من الله تعالى ولمرة ملك روحي كريم أو فساد مزاج وسلط شيطان رجيم ، ومادام الأمر في ذلك نسبيا ولا مميز لخيره من شره من حيث المصدر والسبب الباعث والمحصل فلا حجة فيه لأحد على أحد إذ قد يحصل لهذا ولا يقع لذاك فينكره ويرده .

وعليه فإنه حتى وجود الملائكة والجن على تواتر ذلك بين الخلائق ونسبة الآثار والأفعال والخير والشر إليهم لا يعد ذلك أمراً يقطع به عند كل أحد لتعارض التواتر في ذلك فكما تواتر القول بالوجود والأثار وجد تواتر بوجود أشياء أخرى هي من الخرافات والأباطيل التي يرد وجودها حقيقة تواتر آخر .  
لذا فإن الخلق مع إقرارهم بربوبية الله تعالى التي فطرهم عليها لا يمكن لأعقولهم وأذكائهم ولا لأقواهم حدساً وأصوبيهم فراسة أن يعلم عنه علماً يعتمد عليه لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أمره ونهيه وما يرضيه وما يسخطه وهل عنده ثواب أو جزاء بالعقاب وهل له دار غير هذه الدنيا وما هي إن كانت عنده وغير ذلك من الأمور التي لا تناول بسلامة الفطرة ولا قوة الفكر ولا طول العبرة ، وإنما لابد أن يكون العلم بها بتعليم من الله جل جلاله . وقد رأينا أنه اقتضت حكمته أن لا يعلمه لكل الناس ولا يمنعها جميع الناس ولكن يصطفى لهم معلمين من كرام ملائكته ويعث لهم رسلاً من خيرة عباده قد أعدهم في سابق علمه وأزل أمره لهذه المهمة الشريفة ، ولكننا لا نعلم شيئاً عن ذلك إلا بتعليمهم هم لنا وإيمانهم هم بما يبيّنه لنا حتى يكونوا في ذلك كله قدوة وأسوة ، وإنه مع تواتر وجود هذا الجنس من الأخبار وما كان لهم من حسن الأثر وعظيم الأخبار قد ظهر الفساد في البر والبحر قبل مبعث محمد صلى الله عليه وسلم وغير أهل الملل مللهم وحرفوا الدين وتعددت في الباري نحلهم ، فعم الشرك أهل الكتاب وغيرهم عبد الحجر والشجر وما هو أصغر فطال الأمد وقست القلوب ، وتسلطت الشياطين على الخلق فعبدوهم للهوى والشهوات حتى لم ينجح من ذلك عاقل أو قس أو حبر أو راهب إلا أفراد قلائل لا حيلة لهم ولا تدبير ولا علم لهم يعصيهم أو يبعثهم على الإصلاح والأمر والنهي ، ولكن كانوا يعيشون في مجتمعاتهم الخاسرة في حيرة من أمرهم مع علمهم التام بفساد حال الناس وحاجتهم إلى منقذ رباني يخلصهم من الشرك والهوى وعبادة الشيطان .

وكان علم الله بتلك الحاجة محيط بعلمهم ومقته لهم أشد من مقتهم

لأنفسهم إذ نظر إليهم فمقتهم عربهم وعجمهم إلا بقايا من أهل الكتاب الذين  
أسلفنا أنه لا حول لهم ولا قوة .

ولكن اقتضت حكمة الله تعالى أنه لا يترك عباده الذين لم يخلقهم عبشا  
يعيشون في الأرض فساداً دون أن يقيم عليهم الحجة ويوضح لهم المحجة  
فررحمهم بيته محمد صلى الله عليه وسلم فأنزل عليه الكتاب وأتاه من لدنه  
الحكمة وفصل الخطاب فكان بياناً لكل شيء إذ لم يفرط المولى فيه من شيء ،  
وكان من أعظم ما فيه بيانه للوحي وطرقه إذ لا يعلم ذلك إلا منه وبه .

كما أنه لا حجة في قول أحد ما لم يحتج به ويستند إليه بعد الإيمان به  
والاعتماد عليه .

إن النبي صلى الله عليه وسلم بعد تلقيه للوحي وإيمانه به واطلاعه على  
طرقه وأنواعه كان هو المرجع في ذلك والحججة فيه .

قال الله تعالى على لسانه : « وَأُوحِيَ إِلَيَّ هَذَا الْقُرْءَانُ لِأُنذِرَكُمْ بِهِ وَمَنْ يَلْعَنْ » (١) .

وقال تعالى : « إِنَّمَا أَرَسَوْلُنَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّهُمْ أَمَنَ بِاللَّهِ  
وَمَلَكِكَبِهِ وَكُلِّهِ وَرَسُولِهِ ... » (٢) .

وقد روى ابن جرير (٣) والحاكم (٤) أن النبي صلى الله عليه وسلم لما نزلت  
هذه الآية عليه قال : ( ويحق له أن يؤمن ) أو : ( أحق له أن يؤمن ) .

ولا شك أن هذا كان بعد أول حديث له في الوحي حيث يقول فيه لأم  
المؤمنين خديجة رضي الله عنها : ( لقد خشيت على نفسي ) (٥) ، ومهما كانت  
احتمالات الخشية عند العلماء في هذا الحديث فإن النبي صلى الله عليه وسلم

(١) سورة الأنعام ، آية (١٩) .

(٢) سورة البقرة ، آية (٢٨٥) .

(٣) تفسير الطبرى / ٦ ١٢٤ .

(٤) المستدرك / ٢ ٢٨٧ قال الذهبي بعد قول الحاكم : صحيح ... قلت : منقطع .

(٥) صحيح البخاري ، كتاب بدء الوحي الباب / ٣ الحديث ٣ .

آمن بالله وبوحيه وببدأ يعانيه ويتلقاءه على تعدد أحواله وأنواعه<sup>(١)</sup> .

وبما أن العلماء رحمهم الله تعالى تبعوا نصوص الوحي وبينوا ما يعد منها صفة للوحي وما يعتبر صفة لحامله ، وأنواع إيحائه حسب الحالات التي يأتي بها للنبي صلى الله عليه وسلم وما يترب على ذلك من آثار تظهر على النبي صلى الله عليه وسلم - فإنني أنطلق من خلال نصوص الكتاب والسنة لبيان الأمور الآتية :

١- تكلم الله تعالى بالوحي ، وصفة الملائكة الكرام حال الوحي .

٢- الوحي إلى الأنبياء ووحدته وأقسامه ويشمل ذلك :

أ- الرؤيا .

ب- النفث في الروع .

ج- الوحي من وراء حجاب يقظة ومناما .

د- الوحي بواسطة الملك كيفية وأنواعه .

وتوضيح ذلك من خلال الكتاب والسنة يكون بما يأتي :

١- إن الله تبارك وتعالى قادر على أن يخلق العلم في قلوب من شاء من عباده وقدر على أن يعلمهم بطرق أخرى كثيرة لا نعلم منها إلا ما علمنا إياه<sup>(٢)</sup> .

وإن من طرق تعليمه أنه يتكلم بكلام هو صفة له تعالى يعلم به من شاء من عباده ويرسل به من شاء إلى من يشاء من خلقه وإن كلام الله تعالى بالوحي غالبا ما يتلقاه عنه جبريل عليه السلام خاصة إذ هو ناموس الخير وسفير رب العالمين إلى رسله المصطفين مع أن الملائكة الكرام يعلمون بأن الله تعالى تكلم فيفرزون رغبا ورهبا وخوفا وطمعا لأنهم يعلمون عظمة من يتكلم ويخضعون لمقتضيات كلامه ويسرعون لتنفيذ أوامره .

(١) انظر فتح الباري ١٢ / ٣٦٠ .

(٢) انظر الشفا ٢ / ٧٢٣ ، ٧٢٤ .

قال الإمام البخاري باب «**حَقٌّ إِذَا فُزِعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا الْحَقُّ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ**»<sup>(١)</sup>.

وساق بسنده إلى أبي هريرة رضي الله عنه أنه قال :

(إن نبي الله صلى الله عليه وسلم قال : إذا قضى الله الأمر في السماء ضربت الملائكة بأجنحتها خضعاً لقوله كأنه سلسلة على صفوان ، فإذا فزع عن قلوبهم قالوا : ماذا قال ربكم ؟ قالوا للذي قال الحق وهو العلي الكبير ، فيسمعها مسترق السمع ومسترق السماع هكذا بعضه فوق بعضه - ووصف سفيان بكفه فحرفها وبدد بين أصابعه - فيسمع الكلمة فيلقينها إلى من تحته ، ثم يلقينها على لسان الساحر أو الكاهن ، فربما أدرك الشهاب قبل أن يلقينها ، وربما ألقاها قبل أن يدركه فيكذب معها مائة كذبة ، فيقال : أليس قد قال لنا يوم كذا وكذا وكذا ، فيصدق بتلك الكلمة التي سمع من السماء)<sup>(٢)</sup>.

وعند الطبراني مرفوعاً من حديث النواس بن سمعان رضي الله عنه :

(إذا تكلم الله بالوحى أخذت السماء رجفة شديدة من خوف الله فإذا سمع أهل السماء بذلك صعقوا وخرعوا سجداً ، فيكون أولهم يرفع رأسه جبريل ، فيكلمه الله من وحيه بما أراد ، فيتهي به على الملائكة ، كلما مر بسماء سأله أهله ماذا قال ربنا ؟ قال : الحق فيتهي به حيث أمر)<sup>(٣)</sup>.

ومن حديث ابن مسعود رضي الله عنه عند ابن مارديه يرفعه : (إذا تكلم الله بالوحى يسمع أهل السموات صلصلة كصلصلة السلسلة على الصفوان فيفزعون ، ويزرون أنه من أمر الساعة . وقرأ : حتى إذا فرغ الآية)<sup>(٤)</sup>.

(١) سورة سباء ، آية (٢٣) .

(٢) صحيح البخاري ، كتاب التفسير ، سورة سباء ، الباب المذكور . الحديث (٤٨٠٠) .

(٣) فتح الباري ٥٣٨/٨ .

(٤) المرجع السابق ، وانظر تفسير ابن كثير ٣/٥٣٦ ، ٥٣٧ .

فمن هذه النصوص نعلم أموراً مهمة في بيان الوحي وطرقه ومنها :

أـ أن الله تعالى يتكلم بالوحي وهي مسألة كما تقدم عنشيخ الإسلام ابن تيمية أنها أصل عظيم كثُر في النزاع وأضطرب فيها العلماء .

بـ أن لکلامه بالوحي أثراً عظيماً على أهل سمواته من الملائكة الكرام لما يصيّبهم من الفزع والخوف وما هم عليه من الطاعة وحب العلم الذي تلکم الله به . وهذه أمور لا تحصل إلا لحي ناطق منفصل عن أخيلة الناس .

جـ أن جبريل عليه السلام يتلقى الوحي عن الله ويبهّط به إلى حيث أمر لا يتجاوز ذلك ولا يعلم به أحداً غيره حتى الملائكة .

دـ وفي مقابل هذه الأرواح الطيبة العلوية توجد أرواح خبيثة سفلية تتّجسس على الملائكة المكلفين بأمر الله فيسترقون السمع وقد ينالون كلمة من الحق فيقدّفونها لمخدومهم من سحرة وكهنة الإنس فيبني عليها الخبيث من الكذب ما يصلّ به من عباد الله تعالى من شاء الله إغواؤه<sup>(١)</sup> .

وبهذا يتّأكّد ما ذهب إليه الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية من وجود الملائكة وتکليم الله لهم وتکليمهم للبشر ، ووجود الجن والشياطين وما لهم من أثر في نفوس خلق الله تعالى على حسب إرادة الله تعالى وعلمه المحيط بكل شيء .

هـ - ومن آثار وجود الملائكة والجن أن الله تعالى يحدث بواسطتهم في نفوس بني آدم ما يريد من الإرادات والمعارف والتوجهات قال النبي صلى الله عليه وسلم : ( ما منكم من أحد إلا وقد وكل به قرينه من الجن . قالوا : وإياك يا رسول الله ؟ قال : وإياي إلا أن الله أعانني عليه فأسلم فلا يأمرني إلا بخير . قال الإمام مسلم في سياق سند آخر لهذا الحديث : ( غير أن في حديث سفيان : وقد وكل به قرينه من الجن وقرينه من الملائكة )<sup>(٢)</sup> .

(١) انظر أعلام النبوة للماوردي ١٨٨-١٩١ .

(٢) حجّ مسلم ، كتاب صفة القيمة والجنة والنار ، باب تحريش الشيطان وبعثه سراياه لفتنة =

ويوضحه أكثر لفظ حديث الترمذى عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ( إن للشيطان لمة بابن آدم وللملك لمة ، فاما لمة الشيطان فإيعاد بالشر وتکذيب بالحق ، وأما لمة الملك فإيعاد بالخير وتصديق بالحق ، فمن وجد ذلك فليعلم أنه من الله فليحمد الله ، ومن وجد الأخرى فليتعوذ بالله من الشيطان ثم قرأ : ﴿الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمْ بِإِلْفَحَشَاءٍ﴾<sup>(١)</sup> الآية<sup>(٢)</sup> .

قال الترمذى : هذَا حديث غريب ، وهو حديث أبي الأحوص ، لا نعرفه مرفوعا إلا من حديث أبي الأحوص<sup>(٣)</sup> .

وبهذا يثبت بالكتاب والسنّة ما للملائكة والشياطين من أثر حسن أو سيء على مقتضى أمر الله تعالى وقدره .

٢- وإذا كان لكل أحد قرين حتى الأنبياء فلنقتصر على الوحي إلى الأنبياء حتى لا تتشعب بنا السبيل إذ في الكتاب والسنّة بيان ذلك فلا تحتاج إلى الاستنباطات البعيدة .

فقول وبالله التوفيق والسداد : إن الوحي إلى الأنبياء جاء على أنحاء مختلفة وجاء في الكتاب والسنّة أن له أحوالا متعددة وأن الأنبياء في ذلك سواء حيث يقول الله تعالى : ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكُنُوجَ وَالنَّبِيَّنَ مِنْ بَعْدِهِمْ...﴾<sup>(٤)</sup> .

وجاء في حديث ابن عباس رضي الله عنهمَا عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : ( كان من الأنبياء من يسمع الصوت ، فيكون به نبيا ، وكان منهم من

= الناس ، وأن مع كل إنسان قرينا .

(١) سورة البقرة ، آية (٢٦٨) .

(٢) جامع الترمذى ، أبواب التفسير ، الحديث (٣١٧٣) .

(٣) قال في تحفة الأحوذى : ( قوله : هذَا حديث حسن غريب ) ، وأخرجه النسائي وابن حبان في صحيحه وابن أبي حاتم ، انظر ٨/٢٦٥ ، ٢٦٦ .

(٤) سورة النساء ، آية (١٦٣) .

يرى في المنام ، فيكون بذلك نبيا ، وكان منهم من ينفث في أذنه وقلبه فيكون بذلك نبيا ، وإن جبريل يأتيني فيكلمني كما يكلم أحدكم صاحبه<sup>(١)</sup> .

قال أبو عمر : هذا على أنه يكلمه جبريل كثيرا بالوحي في الأغلب من أمره<sup>(٢)</sup> .

فهذا الحديث وإن كان في سنته من لا يحتاج به ، فلنستأنس به ونعتبره من بيان السنة للقرآن حيث ذكر الله تعالى أن وحيه إلى محمد صلى الله عليه وسلم ليس بداعا من الرسل بل الوحي بالنبوة كان من الله تعالى إلى هؤلاء الأنبياء المذكورين وغيرهم فهم على هذا في أصل النبوة ووقوع الوحي سواء ولكن يتفضلون في مراتب الوحي بعد ذلك إذ منهم من كلام الله ، ومنهم من علمه بلا واسطة ومنهم من نفث الملك في أذنه أو قلبه ، ومنهم من كان يسمع الصوت ولا يرى الملك ، ومنهم من كان الوحي إليه في المنام غالباً .

٣- فالرؤيا التي هي أنموذج عام لكل من له مخيلة تنطبع فيها صور الأشياء اشتراك فيها الناس ، الأنبياء والمؤمنون والكافرون والصغار والكبار والذكور والإإناث وذلك لتدعهم على أن النفس إذا تجردت من البدن بالنوم أو بالموت صارت لها أحوال أخرى فشاهدت أمورا كانت محجوبة عنها وهي في اليقظة أو الحياة . فيستدلون بذلك على وجود المغيبات التي لا تناول بالحس أو العقل فصدقوا بالنبوة والوحي وبالبعث والنشور والجنة والنار وغير ذلك مما لا يملكون دليلا على إنكاره لجوازه عقلا وإخبار الأنبياء الذين عندهم لهم مشاركة في الاطلاع على الغيب من خلال المرائي المنامية وما أسلفناه من أثر لمة الملك أو الشيطان ببني الإنسان .

وما دامت الرؤيا عامة والنبوة خاصة فإنه لابد فيها من التفصيل والتمييز

(١) ساقه الحافظ ابن عبد البر بسنده في التمهيد ، ولم يحکم عليه بشيء ٢٨٤/١ ، وانظر دراسة عن رجال هذا السندي في : النبي والرسول ، هامش ص ٧٨ .

(٢) المرجع السابق .

وذلك ما تولى الكتاب والسنة توضيحة إذ جعل رؤيا الأنبياء من الوحي المعصوم ورؤيا المؤمن الصادق جزء من خصال النبوة ورؤيا من دون ذلك قد تكون من فساد مزاج الرائي وما يعانيه في حياته فتكون من أضغاث الأحلام وتحزين الشيطان وتلاعبه بمن لم يكن معتصما منه بالرحمن ، ومن هنا قال المصطفى صلى الله عليه وسلم : ( إذا اقترب الزمان لم تكن رؤيا المسلم تكذب وأصدقكم رؤيا أصدقكم حديثا ورؤيا المسلم جزء من خمس وأربعين جزءا من النبوة والرؤيا ثلاثة فرؤيا الصالحة بشري من الله ورؤيا تحزين من الشيطان ورؤيا مما يحدث المرء نفسه . . . )<sup>(١)</sup> .

فهذا أقسام الرؤيا بوجه عام وبيان حال رؤيا المسلم الصادق في حديثه وخصوصا في آخر الزمان وبيان أن خصال النبوة تتجزأ دون أصلها وحسب حال المسلم المتبعد .

أما رؤيا الأنبياء فإنها وحي لما استقر من عصمة الأنبياء عليهم الصلة والسلام من تحزين الشيطان وتخيله .

قال الحافظ ابن حجر : ( وذكر ابن القيم حديثا مرفوعا غير معزو : ( إن رؤيا المؤمن كلام يكلم به العبد ربه في المنام ) ، ووجد الحديث المذكور في نوادر الأصول للترمذمي من حديث عبادة أخرجه في الأصل الثامن والسبعين وهو من روایته عن شیخه عمر بن أبي عمر ، وهو واه في سنته جنيد )<sup>(٢)</sup> .

وإذا لم يصح الحديث فإن الرؤيا مما اتفق على أنها من أبواب إطلاع الله تعالى لعباده على ما أراد من غيه المكتون ، وكذلك إذا كان حديث ابن عباس رضي الله عنهما الآتي ليس في شيء من الكتب الستة من هذا الوجه كما قال ابن كثير فإن علماء الأمة منطلقين في إثبات معناه من القرآن الكريم - والحديث

(١) صحيح مسلم ، كتاب الرؤيا ، وانظر جمع النووي بين روایات الرؤيا وعدد أجزائها بالنسبة للمؤمن والمسلم الرجل الصالح ٢٠ / ١٥ .

(٢) فتح الباري ٣٥٤ / ١٢ .

المشار إليه هو : عن ابن عباس رضي الله عنهما قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ( رؤيا الأنبياء في المنام وحى )<sup>(١)</sup> .

وأدل شيء على أن رؤيا الأنبياء وحى ما ذكره الله تعالى من ذبح إبراهيم عليه السلام لابنه إسماعيل عليه السلام قال الله تعالى : « فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَالَ يَبْنُنِي إِنِّي أَرَى فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ فَأَنْظَرْتُ مَاذَارَتَهُ »<sup>(٢)</sup> قَالَ يَتَأْبَتْ أَفْعَلَ مَا تُؤْمِنُ سَتَجْدُنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الْقَدِيرِينَ ﴿٦﴾ فَلَمَّا أَسْلَمَ وَتَلَمَّ لِلْجَيْنِ ﴿٧﴾ وَنَدَيْتُهُ أَنْ يَتَابْرَهِمُ ﴿٨﴾ قَدْ صَدَقَتِ الرُّؤْيَا »<sup>(٣)</sup> .

فالرؤيا وإن اشتراك مع الأنبياء عليهم الصلاة والسلام - فيها البر والفاجر فإن الله تعالى اختصهم بالعصمة فيها وكذا حديث النفس الذي يحدث الرجل به نفسه في النهار ثم يراه إذا نام .

ومن هنا تكررت الأحاديث الشريفة في أن الرؤيا هي أول بشائر الوحي إلى الأنبياء وكان النبي صلى الله عليه وسلم الذي أخذ الله تعالى أنه أوحى له كما أوحى إلى الأنبياء أول ما بدأ به الرؤيا الصالحة والصادقة .

قالت عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها : ( أول ما بدأ به رسول الله صلى الله عليه وسلم من الوحي الرؤيا الصادقة في النوم ، فكان لا يرى رؤيا إلا جاءته مثل فلق الصبح )<sup>(٤)</sup> .

٤- والذي بعد الرؤيا في الدرجة ما كان يعلمه الله تعالى لأنبيائه في قلوبهم بالنفث في الروع بواسطة روح القدس كما جاء في حديث الحاكم في المستدرك عن ابن مسعود رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : ( ليس من عمل يقرب إلى الجنة إلا قد أمرتكم به ولا عمل يقرب إلى النار إلا قد

(١) ابن كثير ٤/١٥ .

(٢) سورة الصافات ، آية (١٠٢-١٠٥) .

(٣) صحيح البخاري ، كتاب بده الوحي ، الباب الثالث ، وكتاب التعبير الباب الأول وصحيف مسلم ، كتاب الإيمان ، باب بده الوحي إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم .

نهيكم عنه لا يستبطئن أحد منكم رزقه إن جبريل عليه السلام ألقى في روعي إن أحداً منكم لن يخرج من الدنيا حتى يستكمل رزقه فاتقوا الله أيها الناس وأجملوا في الطلب فإن استطع أحد منكم رزقه فلا يطلبه بمعصية الله فإن الله لا ينال فضله بمعصيته <sup>(١)</sup> .

٥- ومن وحي الله تعالى إلى الأنبياء أن يكلمهم بلا واسطة من وراء حجاب يقظة ومناما كما كلام موسى عليه السلام تكليماً وكما أوحى إلى محمد صلى الله عليه وسلم من فوق سبع سموات يقظة .

وقد ذكر بعضهم أنه كلامه كفاحاً بلا واسطة ولا حجاب <sup>(٢)</sup> ، ويشمل ذلك جميعاً آية الشورى : « وَمَا كَانَ لِشَرِّيْأَنْ يُكَلِّمُهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِنْ وَرَائِيْجَابًا أَوْ تُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيْ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ إِنَّمَا عَلَيْهِ حَكِيمٌ » <sup>(٣)</sup> .

قال الحافظ ابن حجر معقباً على محاولة القاضي عياض والقرطبي وغيرهما لاستقصاء طرق الوحي : ( قلت : والذى نحاه القاضي سبقه إليه الحليمي ، فقرأت في مختصر للشيخ علاء الدين القونوي بخطه ما نصه : ثم إن الأنبياء يختصون بآيات يؤيدون بها ليتميزوا بها عنمن ليس مثلهم ، كما تميزوا بالعلم الذي أوتوه ، فيكون لهم الخصوص من وجهين :

فما هو في حيز التعليم هو النبوة ، وما هو في حيز التأييد هو حجة النبوة - إلى أن قال : - فتكون الرؤيا واحداً من تلك الوجوه ، فأعلاها تكليم الله بغیر واسطة ، ثانيةاً : الإلهام بلا كلام بل يجد علم شيء في نفسه من غير تقدم ما يوصل إليه بحس أو استدلال ، ثالثها : الوحي على لسان ملك يراه فيكلمه . رابعها : نفت الملك في روعه وهو الوحي الذي يخص به القلب دون

(١) ٤/٤ وسكت عليه الذهبي ، وانظر تخريج طرقه في هامش زاد المعاد بتحقيق شعيب الأرناؤوط ٧٩/١ حيث صصحه .

(٢) انظر مجموع الفتاوى ٩٦/١٢ وما بعدها وفتح الباري ٣٦٦/١٢ و ٦٠٨/٨ ، والمواهب اللدنية بالمنح المحمدية ١/٢٠٧٠ .

(٣) سورة الشورى ، آية (٥١) .

السمع )<sup>(١)</sup> ، وقد رأينا بيان الأقسام المذكورة إلا الوحي بواسطة ملك يكلم النبي ويراه .

٦- وبيان ذلك أن الله تعالى قال في آية الشورى الآنفة :

﴿أَوْ يُرِسَلَ رَسُولًا فَيُوحَىٰ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ﴾<sup>(٢)</sup> .

وقال تعالى : ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَىٰ ۝ عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَىٰ ۝ ذُو مِرَّةٍ فَأَسْتَوَىٰ ۝ وَهُوَ بِالْأُفْقِ الْأَعْلَىٰ ۝ ثُمَّ دَنَّا فَنَدَلَ ۝ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنَ أَوْ أَدْنَى ۝ فَأُوحَىٰ إِلَى عَبْدِهِ مَا أُوحَىٰ ۝ مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَىٰ ۝ أَفَتَمَرُونَهُ عَلَىٰ مَا يَرَىٰ ۝ وَلَقَدْ رَاهُ تَزْلَةً أُخْرَىٰ ۝ عِنْدَ سِدْرَةِ الْمُتَنَعِّثِ﴾<sup>(٣)</sup> .

فهذا الآيات تدل على أن الله تعالى يرسل إلى أنبيائه رسولاً أمنينا على وحيه يوحيه إليهم بإذن الله ومشيئته ، وكون هذا الرسول هو جبريل عليه السلام هو الأغلب وهو الواقع بالنسبة للقرآن الكريم ، لذا قال الله تعالى فيه : ﴿وَلَنَّهُ لَنَزَّلَ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۝ نَزَّلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ ۝ عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْذِرِينَ ۝ بِلِسَانٍ عَرَفِيٍّ شَيْئِنَ﴾<sup>(٤)</sup> .

والروح الأمين هو ملك الوحي إلى الأنبياء حيث اختصه الله تعالى بالسفارة في الأغلب بينه وبين من اصطفاهم من خلقه بالنبوة والرسالة وقد وصف النبي صلى الله عليه وسلم أحوال مجئه إليه بالوحي في أحاديث عديدة منها على سبيل المثال :

عن عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها أن الحارث بن هشام رضي الله عنه سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : يا رسول الله كيف يأتيك الوحي ؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ( أحياناً يأتيني مثل صلصلة الجرس وهو

(١) فتح الباري ٣٦٦/١٢ .

(٢) سورة الشورى ، آية (٥١) .

(٣) سورة النجم ، آية (١٤-٤) .

(٤) سورة الشعراء ، آية (١٩٥-١٩٢) .

أشدّه على فيفصم عنِي وقد وعيت عنه ما قال ، وأحياناً يتمثّل لي الملك رجلاً فيكلمني فأعى ما يقول )<sup>(١)</sup> .

وهذا ما شرحه شيخ الإسلام ابن تيمية بقوله : ( والنبي صلى الله عليه وسلم بُدئ بالرؤيا الصادقة فإن رؤيا الأنبياء وهي معصوم كما قال ابن عباس وعبيد بن عمير وغيرهما . . . ثم إن النبي صلى الله عليه وسلم نقل من درجة إلى درجة ثم بعد هذا جاءه الملك فخاطبه بالكلام فأحياناً يأتيه في الباطن فيكلمه ، وأحياناً يتمثّل له في صورة رجل فيكلمه ، ثم عرج به إلى ربه ليلة الإسراء )<sup>(٢)</sup> .

وقوله عرج به إلى ربه إشارة إلى ما قيل من مخاطبة الله تعالى له كفاحاً<sup>(٣)</sup> ، أو يريد ما هو أعم من ذلك وهو سماع وهي الله تعالى وكلامه من وراء حجاب كما دلت عليه نصوص عديدة<sup>(٤)</sup> .

وقد أطال الحافظ ابن حجر النفس في شرحه لأحاديث كتاب التعبير من الجامع الصحيح ، ونقل نصوص العلماء في أنواع الوحي ودرجات الأنبياء فيه ، وأحوال الوحي عموماً ، وما يدخل في صفات حامل الوحي وغير ذلك فتحليل عليه مختصرين على ما جلبناه من النصوص في هذا الفصل بمباحثه الثلاثة حيث اتضح بها أن الله قادر وله الخلق والأمر يعلم عباده بواسطة وبغير واسطة . وأن من أسباب حصول العلم في نفوس العباد وقلوبهم تجدد أرواحهم من أبدانهم مع ما يمن الله تعالى به عليهم من الإعداد والتسوية لتحمل العلم وتلقيه .

وأن الملائكة الكرام ذوات ناطقون خارجون عن عقول بني آدم ومخيلاتهم وأنهم مدبرون لأمر الله تعالى حسب علمه وقدرته وتدبره ومشيئته .

(١) صحيح البخاري ، كتاب بدء الوحي الباب الثاني الحديث الثاني .

(٢) الرد على المنطقين ٤٨٦ ، ٤٨٥ ، وقارن بما في الروض الأنف للسهيلي ٢٦٨/١ ، ٢٧٠ .

(٣) انظر زاد المعاد ١/٨٠ ، ويه قارن ما في المواهب اللدنية ١/٢٠٧ .

(٤) انظر صحيح مسلم بشرح النووي ٢/٢١٤ .

وأن لهم التصرف والتشكل والتمثيل في صورة البشر على مقتضى أمر الله تعالى وقدره .

وأن منهم حملة علم الله ووحيه بال توفيق والهداية والسداد والهام الخير والطاعة . وأن أعظمهم في ذلك جبريل عليه السلام الذي ينزل بالوحى على أنبياء الله يقطة أو مناما وأن الله قد ينزل غيره من الملائكة بالوحى على من شاء من رسليه إذ كلهم رسليه وجنوده .

وأن لكل إنسان قرينه من الملائكة والجبن وأن الجن خلق من خلق الله الذين منحهم صفة التشكيل والتمثيل والوسوسة في النفوس والصدور ولا عصمة لأحد منهم إلا بالاستعاذه بالله تعالى وأن المؤمن بالوحى المعتقد لما دل عليه الكتاب والسنة ينتفع بدلائل نصوصهما في هذه المباحث ، وأن غير المؤمن بالوحى أصلا أو بالكتاب والسنة خاصة لا يفيد معه كثيرا تلك الشروح والأمثلة الكثيرة التي ساقها هذين الإمامين - الغزالى وابن تيمية .

إذ كل منهما أطيب في الردود على المناطقة وال فلاسفة ومن دون هاتين الطائفتين في الضلال وذلك الإطناب والبحث أوقع كلا منهما في نوع من إيضاح أدلة الخصم وتبسيطها وتفهيم القارئ مرادهم من صور الجدل التي عرضوها وجادلوا بها .

وكان في ذلك على ما فيه من الفائدة لفترة قليلة من العلماء ضياع جهد كبير منهم وخلط ظاهر بين الحقائق التي دل عليها العلم النافع الصحيح من كتاب وسنة وعقل صريح وأمور أخرى هي من تجارب الناس ونتاج أفكارهم وثمار عقولهم المدنسة بالكفر والتمسك بالمحسوسات مع الخوض في المغيبات التي لا تدرك أو تعرف بتلك المحسوسات القاصرة .

وإن الباحث وهو يسجل ذلك ليدرك أن جهدهما ذلك إنما كان مقصددهما من ورائه إيضاح دلائل الكتاب والسنة وإبطال كل رأي أو معتقد يخالفهما . وكان لشيخ الإسلام ابن تيمية لقوة ارتباطه بالوحى ، وذوده عن حياضه وتفهمه

لجداله لخصومه في ذلك سبق ظاهر لا يخفى على المتفهم لسلسل أفكاره على  
حسن بلاء الإمام الغزالى في ذلك لمن تمعن مقاصده وتدبر عباراته  
ومحترزاته . والله أعلم .

وبالله التوفيق والهداية . وبهذه الخلاصة يختتم هذا الفصل الذي  
استعرضنا فيه الوحي وطريقه لنصله بفصل نتحدث فيه عن صفات الأنبياء الذين  
يوحى إليهم لما في ذلك من الترابط الظاهر .

\* \* \*

## الفصل الثالث

### صفات الأنبياء عليهم الصلاة والسلام

#### المبحث الأول

##### رأي الإمام الغزالى

تقديم :

تناولنا بالبحث والدراسة فيما مضى النبوة والرسالة وشرحنا مفهوم كل منها وحقيقة النبوة وأنها هبة ربانية لا مجال للعقل والتفكير وقوة الحدس والرياضية فيها ، وأوضحتنا أنها ليست صفة ذات للنبي وإنما هي عبارة عما كان به النبي نبياً وذلك بالوحى إليه بعد إعداد الله تعالى له إعداداً يتناسب وعظم المسئولية وخطر الأمانة ، وبذلك نعلم أن الوحي هو لب النبوة وحقيقةتها . وقد تبين أن عقل النبي وفكرة وقوة نفسه وتجاربه معزولة عن الوحي بحيث لا يستخدم منها إلا ما هيأه الله تعالى كأسباب لابد منها لتحمل نصوص الوحي وحفظه وفهم مضامينه وتبلغها لمن كانت النبوة موجهة إليهم على مقتضى أمر الله وقدره .

وإن الوحي إلى الأنبياء عليهم الصلاة والسلام تضمن وصف الله تبارك وتعالى لهذه الكوكبة من المصطفين الأخير بصفات عديدة تدل على رفعة الموصوفين عند الله تعالى وشرف مكانتهم وعلو منزلتهم وقربهم من الله وحبهم له تبارك وتعالى وحب المولى جل جلاله لهم ، الأمر الذي يقتضي أن الله تعالى رباهم على عينه واصطنه لهم لنفسه وكم لهم بالعلم والأمانة وأدبهم بالأدب الرباني وزكاهم بالخلق الإيماني .

فكانوا على ذلك مولودين على فطرة الله التامة التي لا تتبدل ولا تغير بل تنمو وتزكو وتظهر من الصغر إلى الكهولة والشيخوخة وال الكبر<sup>(١)</sup>. وهكذا عرف الأنبياء بين أقوامهم بالإيمان والأمانة والصدق والديانة والقوة في تبليغ أمر الله وشرعه مع العقل النام والفتنة النادرة ، حتى صار من المستحيل عند الناس في حقهم الكذب أو الكفر والخيانة أو الجحود والكتمان أو الغفلة والبلادة مع كثرتهم واستقرار بشرتهم وجواز الأعراض والأمراض عليهم بما لا يعد منفراً منهم ولا مقعدا لهم عن أداء مهمتهم<sup>(٢)</sup>.

تلك أهم صفات الأنبياء الضرورية عقلا وشرعا في أداء الوحي وتلقيه والقوة في العمل به والدعوة إليه ، فيها وأمثالها تميزوا عن غيرهم وإن شابهوا بني آدم في البشرية والصورة الخلقية .

وإن الإمام الغزالى يتحدث عن صفات الأنبياء عليهم الصلاة والسلام بصفة عامة ويشرح ما امتازوا به عن غيرهم من أعلام البشر وكملة بني آدم حيث تناول سلامة فطرتهم وطهارة نشأتهم ونظافة سلوكهم وقوه عقولهم وأبدانهم وسعة صدورهم ونقاوة قلوبهم وحبهم للخير وحرصهم على هداية الخلق ودوامهم على طاعة رب مع التواضع الجم والجد في التبليغ والسعى إلى هداية الناس شفقة بهم ورحمة وأداء للأمانة : ( فنفوس الأنبياء عليهم السلام تميزت عن نفوس الناس بعقل هاد مهدي هو فوق العقول كلها بالفضيلة الربانية المدبرة لها والمالكة عليها والمتصرفة فيها .. فجميع حركات النبي معجزات للإنسان ، فليس إنسان يتحرك مثل حركته الفكرية والقولية والفعلية - بل - تميز النبي عن الناس بعقله المناسب للعقول المفارقة والعقل الأول - وكذلك تميز بنفسه المشاكلة لنبوات السموات والنفس الفلكلية ، وكذلك تميز بطبعه ومزاجه المستعد لقبول مثل هذا العقل والنفس بالفعل )<sup>(٣)</sup> .

(١) انظر شرح أم البراهين ٤٩ وما بعدها .

(٢) انظر نهاية الإقدام ٤٦٤-٤٦٢ .

(٣) معارج القدس ١٣٢ .

فالناس على هذَا متفاوتون في قوَّةِ النُّفُوسِ والْعُقُولِ : (وكذلك جمِيعُ الْقُوَّى والصَّفَاتِ ، ومن أَنْكَر تفاوتَ النَّاسِ في هذِهِ الْغَرِيْزَةِ فَكَانَهُ مُنْخَلِعٌ عن رِبْقَةِ الْعُقْلِ ، ومن ظنَّ أَنَّ عُقْلَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - مِثْلُ عُقْلِ أَحَادِ السُّوَادِيَّةِ وَأَجْلَافِ الْبَوَادِي فَهُوَ أَخْسَ في نَفْسِهِ مِنْ أَحَادِ السُّوَادِيَّةِ ، وكيف ينكِرُ تفاوتَ الْغَرِيْزَةِ وَلَوْلَاهُ لَمَا اخْتَلَفَ النَّاسُ في فَهْمِ الْعِلُومِ ، وَإِلَى ذَكِيرَتِهِ يَفْهَمُ بِأَدْنَى رِمْزٍ وَإِشَارَةٍ إِلَى كَامِلِ تَبَعُّثٍ مِنْ نَفْسِهِ حَقَائِقُ الْأَمْرُورِ بِدُونِ التَّعْلِيمِ ، كما قالَ تَعَالَى : ﴿يَكَادُ زَيْتَهَا يُضْيِئُهُ وَلَوْلَأَنَّهُ تَمَسَّسَهُ نَارُ نُورٍ عَلَى نُورٍ﴾<sup>(١)</sup> .

وَذَلِكَ مِثْلُ الْأَنْبِيَاءِ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ إِذْ يَتَضَعُّ لَهُمْ مِنْ بُواطِنِهِمْ أَمْرُورٌ غَامِضٌ مِنْ غَيْرِ تَعْلِمٍ وَسَمَاعٍ وَيَعْبُرُ عَنْ ذَلِكَ بِالْإِلَهَامِ . . . .<sup>(٢)</sup>

وَبِنَاءً عَلَى تفاوتِ النُّفُوسِ وَمَرَاتِبِ الْعُقُولِ فَإِنَّ مِنْهَا مَا تَعْتَرِضُهُ آفَاتٌ وَعَلَى تَفْسِيدِهِ أَوْ تَعْوِقَهُ عَنِ الْاسْتِعْمَالِ أَوْ تَمْنَعُهُ مِنِ الْاسْتِفَادَةِ وَالْانْتِفَاعِ وَلَمْ يَسْلِمْ مِنْ ذَلِكَ إِلَّا نُفُوسُ الْأَنْبِيَاءِ فَإِنَّهَا تَبْقَى عَلَى الصَّحَّةِ الْأَصْلِيَّةِ بِلَا مَرْضٍ أَوْ فَسَادٍ فِطْرَةً ، (وَالنُّفُوسُ الصَّحِيحَةُ هِيَ النُّفُوسُ النَّبُوَيَّةُ الْقَابِلَةُ لِلْوُحْيِ وَالتَّأْيِيدِ الْقَادِرَةُ عَلَى إِظْهَارِ الْمَعْجِزَةِ وَالتَّصْرِيفِ فِي عَالَمِ الْكَوْنِ وَالْفَسَادِ ، فَإِنَّ تَلْكَ النُّفُوسُ بِاقِيَّةٌ عَلَى الصَّحَّةِ الْأَصْلِيَّةِ ، وَمَا تَغْيِيرَتْ أَمْرَجَتْهَا بِفَسَادِ الْأَمْرَاضِ وَعَلَلِ الْأَعْرَاضِ ، فَصَارَ الْأَنْبِيَاءُ أَطْبَاءُ النُّفُوسِ وَدُعَاءُ الْخُلُقِ إِلَى صَحَّةِ الْفَطْرَةِ)<sup>(٣)</sup> .

(فَكَمَا لَا يَتَصَوَّرُ فِي سَنَةِ الْفَطْرَةِ أَنْ يَكُونَ مِنْ نَطْفَةِ كُلِّ حِيَوانٍ إِنْسَانٌ ، كَذَلِكَ لَا يَتَصَوَّرُ فِي الْفَطْرَةِ أَنْ يَكُونَ مِنْ نَطْفَةِ كُلِّ إِنْسَانٍ نَبِيٌّ ، اللَّهُ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَجْتَبِي ﴿الَّهُ يَصْطَدِقُ مِنَ الْمُلْتَكَّةِ رُسُلًا وَمِنَ النَّاسِ﴾<sup>(٤)</sup> .

(١) سورة النور ، آية (٣٥) .

(٢) إحياء علوم الدين ١ / ٨٣ ، ٨٤ .

(٣) الرسالة اللدنية ١٠٧ ، ١٠٨ .

(٤) سورة الحج ، آية (٧٥) .

فهو المختار في طبعه ومزاجه المصطفى بنفسه وعقله لا يشاركه فيها أحد من الناس .

ومن وجه آخر : فالنبي إذا شارك الناس في البشرية والإنسانية من حيث الصورة فقد باینهم من حيث المعنى ، إذ بشريته فوق بشرية الناس ، لاستعداد بشريته لقبول الوحي . « قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ »<sup>(١)</sup> ، أشار إلى طرف المشابهة من حيث الصورة « يُوحَى إِلَيَّ » أشار إلى طرف المبادنة من حيث المعنى<sup>(٢)</sup> . فأصل المبادنة عند الإمام الغزالى بين النبي في الصفات وغيرها هو ( أن النبوة عبارة عما يختص به النبي ويفارق به غيره )<sup>(٣)</sup> .

وبيان هذه المفارقة في الصفات يأتي به الإمام الغزالى في سياق الاستدلال به على أن الأمور الغيبية التي جاءت النسبة فيها في النصوص متفاوتة لا يعلمحقيقة ذلك التفاوت إلا الأنبياء عليهم الصلاة والسلام<sup>(٤)</sup> إذ لهم أنواع من الخواص يختصون بها :

أحدهما : أن - النبي - يعرف حقائق الأمور المتعلقة بالله وصفاته والملائكة والدار الآخرة ، لا كما يعلمه غيره بل مخالفًا له بكثرة المعلومات وزيادة اليقين والتحقيق والكشف .

والثاني : أن له في نفسه صفة بها تم له الأفعال الخارقة للعادات كما أن لنا صفة بها تم الحركات المقرونة بإرادتنا وباختيارنا وهي القدرة وإن كانت القدرة والمقدور جميما من فعل الله تعالى .

والثالث : أن له صفة بها يصر الملائكة ويشاهدهم كما أن لل بصير صفة بها يفارق الأعمى حتى يدرك بها المبصرات .

(١) سورة الكهف ، آية ( ١١٠ ) .

(٢) معارج القدس ١٣٢ ، ١٣٣ .

(٣) إحياء علوم الدين ٤ / ١٨٢ .

(٤) انظر السابق .

والرابع : أن له صفة بها يدرك ما سيكون في الغيب إما في اليقظة أو في المنام إذ بها يطالع اللوح المحفوظ فيرى ما فيه من الغيب ، فهذه كمالات وصفات يعلم ثبوتها للأنبياء ويعلم انقسام كل واحد منها إلى أقسام .

فتعين قسم واحد أو طريق معين منها : ( ليس في قوة البشر غير الأنبياء الوقوف على ذلك إلا بنوع من التخمين ولا ثوق به .. وإنما المقصود مجتمع الصفات التي بها تتم النبوة وأصل انقسامها )<sup>(١)</sup> .

وإذا كانت تلك الخصائص والصفات السالفة الذكر من الأمور التي تفضل الله بها على الأنبياء ولا كسب لهم فيها وإنما هي من تعليم الله تعالى وتكميله لهم فإن الإمام الغزالى يضيف لنا في النصوص التالية من صفات الأنبياء عليهم الصلاة والسلام جملة أخرى لا يمكن اكتساب الكثير منها ولا تعقل النبوة إلا بها ، وببعضها وإن كان يدخله الاكتساب والتخلق فإن الأنبياء فاقوا فيها جميع العقلاة والعظماء والمفكرين والمصلحين مما دل على أنها كانت من الأمور الفارقة لهم عن الناس وذلك يعني أنها من الله تعالى إذ ما عجز البشر والخلق عموماً عن إدراكه وتحصيله كان ذلك برهاناً على أنه من تفضل الله تعالى على من يشاء من عباده<sup>(٢)</sup> .

فأمور النبوة وما يأتي من الوحي عن طريقها وإن كان العقل يتفهمه ، ويتعلمها ويستحسنها ، ويتبעה فإنه كان في غفلة عنه ابتداءً وإن شعر بيصيص منه فإنه لا يدركه على وجهه الصحيح ، ولا يدرك له علة ولا يفقه له منفعة أو مضره وعليه فلا بد أن يتلقاه من جهة الله تعالى بواسطة من يبلغه عن الله تعالى بأمانة تامة وشفقة خالصة وعند ذلك يسلم العقل لما جاء به الشرع ويقتنع بأن من جاء بهذه الأمور العظيمة من العلم والعمل لابد أن يكون متحلياً بصفات عظيمة جليلة<sup>(٣)</sup> .

---

(١) السابق ١٨٢ ، ١٨٣ .

(٢) انظر المتنفذ ٧٢ .

(٣) انظر الرسالة اللدنية ١٠٤٠٨١ .

يقول الإمام الغزالى : (الأصل الثاني : أنه صلى الله عليه وسلم أضاف إلى الخلق ما أوحى إليه من صلاح العباد في معادهم ومعاشرهم ، وأنه ما كتم شيئاً من الوحي وأخفاه وطواه عن الخلق ، فإنه لم يبعث إلا لذلك ، ولذا كان رحمة للعالمين ، فلم يكن متهمًا فيه ، وعرف ذلك علماً ضروريًا من قرائن أحواله في حرصه على إصلاح الخلق ، وشغفه بإرشادهم إلى صلاح معاشرهم ومعادهم ، فما ترك شيئاً مما يقرب الخلق إلى الجنة ورضاء الخالق إلا دلهم عليه وأمرهم به وحثهم عليه .

ولا شيئاً مما يقربهم إلى النار وإلى سخط الله سبحانه وتعالى إلا حذرهم منه ونهاهم عنه ، وذلك في العلم والعمل جميـعاً<sup>(١)</sup> .

ويشرح الإمام الغزالى بعض صفات الأنبياء منطلقاً من كون النبوة مرتبة فوق مرتبة الإنسانية وأن خواصها والعمل بموجبها من لوازمهـا : (على أنها أحوال عرضية وأعراض طارئة على النوعية بنوع استيصالـاب واستحقاق من كمال تركيب المزاج ، وحسن الصورة ، وتمام الاعتدال ، وطهارة النشو والتربة ، وطيب الأعراق ، ومكارم الأخلاق ، والسمـت الصالـح ، والأناة واللوقار ولـين الجانب ، وخـفض الجنـاح ، والرحـمة والرأـفة بالـأوليـاء ، والشـدة والـبـأس على الأـعدـاء ، وصـدقـ الحـدـيـث ، وأـداءـ الأمـانـة ، والـصـونـ عنـ جـمـيعـ الرـذـائـل ، والـتحـليـ بـأـنوـاعـ الفـضـائل ، وزـكـاةـ العـرـضـ عنـ جـمـيعـ الدـنـيـات ، والـعـفـوـ عنـ ظـلـمـهـ وـالـإـحـسـانـ إـلـىـ منـ أـسـاءـ إـلـيـهـ ، وـصـلـةـ الرـحـمـ ، وـحـفـظـ الغـيـبـ ، وـحـسـنـ الـجـوـارـ ، وـإـعـانـةـ الـمـظـلـومـ ، وـإـغـاثـةـ الـمـلـهـوـفـ ، وـحـبـ الـمـعـرـوفـ ، وـبـغـضـ الـمـنـكـرـ ، وـغـيرـ ذـلـكـ : «ماـضـلـ صـاحـبـكـوـ وـمـاعـوـئـ»<sup>(٢)</sup> فيـ هـذـاـ الـعـالـمـ .

«ماـزـعـَ الـبـصـرـ وـمـاطـقـ»<sup>(٣)</sup> فيـ ذـلـكـ الـعـالـمـ .

(١) إلـجـامـ العـوـامـ عـنـ عـلـمـ الـكـلـامـ . ٩٨

(٢) سـورـةـ النـجـمـ ، آـيـةـ (٢) .

(٣) سـورـةـ النـجـمـ ، آـيـةـ (١٧) .

تعنى لنفسه نفوس العالمين طوعاً وكرها ، وهو غير متكبر ولا جبار ولا فظ ولا غليظ . يهاب إذا سكت ولا يعب إذا نطق ، لطيف الشمائل إذا تحرك وسكن ، قد نهض باحتمال أعباء ما حمل من الرسالة فأدتها ، وأفاض رحمته على العالمين فوفاها ، صلى الله عليه وعلى آله الطيبين الطاهرين )<sup>(١)</sup> .

ويكفر الإمام الغزالى الفلاسفة الإللهين الذين قالوا بأن الأنبياء خاطبوا الجمهور بما فيه صلاحهم بما لا حقيقة له وأنه : ( جاز للرسول أن يفهمهم ذلك وليس بكافر من أصلح غيره ، فقال ما فيه صلاحه وإن لم يكن كما قاله - ، وهذا القول باطل قطعاً لأنه تصریح بالتكذيب ، ثم طلب عذرًا في أنه لم يكن بكم يكذب ويجب إجلال منصب النبوة عن هذه الرذيلة ، ففي الصدق وإصلاح الخلق به مندوحة عن الكذب )<sup>(٢)</sup> .

بهذا العرض نكون قد اطلعنا على أهم نصوص الإمام الغزالى التي عرض فيها لصفات الأنبياء عليهم الصلاة والسلام ، ومن خلالها تتجلّى لنا الأمور الآتية :

أـ أن الإمام الغزالى لا يستغل في كتبه بتصنيف صفات الأنبياء كما فعله كثير من المتأخرین<sup>(٣)</sup> ، وإنما يسردها سرداً وينوّع العبارات في التعبير عنها . وقد نفهم من تكراره لبعض الصفات أنه يعطيها مزيداً عناية واهتمام ، فبدلاً من أن يقول إنه يجب في حق الأنبياء صفات الآتية :

الصدق والأمانة والتبلیغ والعقل والفتانة ، ويستحيل عليهم أصدادها من الكذب والخيانة والكتمان والغفلة والبلادة أو يجوز عليهم الأعراض البشرية التي لا تنفر الناس منهم - وأنهم كالبشر في سائر الاحتياجات والضرورات - لا يصنف مثل هذا التصنيف وإنما يذكر الصفة التي يريد أن يؤكد عليها في

(١) معارج القدس ( ١٣١ ، ١٣٢ ) وقارن بالإحياء ٢ / ٣٥٢ ، ٣٥٣ .

(٢) فيصل التفرقة ٨١ ، وانظر الاقتصاد في الاعتقاد ( ١٢٥-١٢٣ ) .

(٣) انظر أصول الدين للبغدادي ، ١٦٧ ، ١٦٨ والدر الثمين على ابن عاشر ، ٤٠ ، ٤٤ .

عموم نصوصه أو عندما تأتي مناسبة تقضي الإعلان عنها وبيان لزومها أو استحالة ضدها أو بيان جواز وقوعها حتى يأتي على الأقسام المذكورة بأوجه مختلفة<sup>(١)</sup> ، فلو نظمها وتكلم على الصفات الأساسية فيها لكان له السبق في ذلك .

ب - لا نجد الإمام الغزالى يستدل بالكتاب والسنّة على ثبوت هذه الصفات التي يسردّها وإن كنا ندرك أنه لا يتم له حصر مجموع ما ذكره إلا باستقراء الوحي وتتبع الأخبار المروية في سير الأنبياء عليهم الصلاة والسلام وما كانوا عليه من جميل الصفات وطيب الشمائل<sup>(٢)</sup> ، وما دام العقل لا يستقل بتحصيلها والحكم بالوجوب أو الاستحالة فيها كان من حقه أن يعتمد في ذكرها وتوضيحها على الجانب العلمي فيها وهو الكتاب والسنّة وذلك بإيراد الأدلة المصرحة بها والمؤكدة على لزومها للنبيّة<sup>(٣)</sup> .

ج - ومع تنزلنا مع الإمام الغزالى وقبول قوله : (إن الاصطلاحات لا مشاحة فيها)<sup>(٤)</sup> ، فإنه كان من حقه أن يتتجنب المصطلحات الفلسفية في الحديث عن أمور لا تعرف إلا بالوحي وخصوصاً أنه يحذر من التغلغل بالمعتقدات في المعقولات<sup>(٥)</sup> . وهذا التحذير نجده قد خالقه في فقرات عديدة من نصوصه السالفة<sup>(٦)</sup> .

وهذا المأخذ وإن كان الباحث قد يتجاوزه في مقام الحديث مع العقلاين وال فلاسفة فلا يحسن به أن يمرره والحال أن الإمام الغزالى يشرح صفات

(١) انظر المستصفى ١٢٩ / ١ وقارنه بما في العقائد العضدية ٢٧٨ / ٢ وما بعدها .

(٢) انظر النبوة والأنبياء في ضوء القرآن ، لللنديوي ٣١ .

(٣) انظر الاقتصاد في الاعتقاد ١٢٣ - ١٣٥ وجواهر القرآن ٢٥ وما بعدها وإحياء علوم الدين ٣٢٨ / ٢ وما بعدها .

(٤) الاقتصاد في الاعتقاد ١١٩ .

(٥) السابق ١٣٥ .

(٦) انظر من هذا البحث .

ضرورية لمقام النبوة ولوازم أدائها على وجهها وواقع حال الأنبياء في حياتهم العلمية والنفسية والعقلية والنظرية<sup>(١)</sup> لذا لزم التنبية على أن هذا الإمام لا يكاد ينفك عن استعمال مصطلحات فلسفية وتصوير أمور ورد الوحي بها على أنها أمور عقلية صرفة وعندي أن هذا إن لم يكن قصوراً فقصصير أضر بمنهج هذا الإمام وجهوده حتى اتهم بمتابعة الفلاسفة وأرائهم في النبوات<sup>(٢)</sup>.

<sup>11)</sup> انظر معارج القدس ، ١٣٢ ، ١٣٣ .

(٢) انظر مقارنة بين الغزالى وابن تيمية ٦٩ والفلسفة التورانية القرآنية عند الغزالى ، رؤية نقدية لفكرة الغزالى وفلسفته ، تأليف الدكتور / ذكريا بشير إمام ، ط١ ، مكتبة الفلاح ، الكويت ٤٠٩ هـ ٢٠٥٦-٤٥ .

(٣) انظر المندى ٦٦-٨١ وقارن بمشكاة الأنوار ١٦٠-١٦٢.

(٤) انظر التصوف الإسلامي بين الدين والفلسفة ، تأليف الدكتور / إبراهيم هلال ، دار النهضة العربية ، القاهرة ، ١٩٧٩ م ، ١٨٤ وما بعدها .

(٥) انظر منه ١٤١-١٣٦ وقارن بما في الحقيقة في نظر الغزالى، ٣٧٧ وما بعدها.

(٦) انظر الاقتصاد في الاعتقاد ١٥٧ وقارن بما في كتاب الاملاء في اشكالات الاحياء ٤٩٤٦.

(٧) انظر شرح العقيدة الأصفهانية ١٤٢ وما بعدها و ١٥٦-١٦٤.

وهكذا تبين لنا أن الإمام الغزالى لم يلتزم منهجا محددا في تصنیف صفات الأنبياء ، وإنما عرضها عرضا ونشرها نثرا حسب المناسبات التي تعن له دون تمیز بين الصفات التي اعتبرها العلماء لازمة للنبوة والرسالة وأوجبوا توفرها في كلنبي إذ لا تعقل النبوة إلا بها .

وكذلك لم يعن بيّان خاص للصفات التي قال العلماء بأنه يستحيل وقوع نبوة معها . ومن باب أولى ، القول بأنه لم يشتعل بالصفات الجائزة في حق الأنبياء عليهم الصلاة والسلام .

وقد نوهنا أنه لو سلك في تصنیفها والكلام على لوازمهها ووجه وجوبها وبيان أضدادها المستحيلة وما يترتب عليها من المنافاة لمقاصد النبوة لكان له قصب السبق في ذلك المضمار ، وحيث فاته ذلك فقد عرضنا نصوصه كما أوردها وشرحنا حسب الإمکان مقاصده ، وما فهمناه من اهتمام زائد ببعض الصفات دون بعض ودلائل ذلك .

وحيث عرفنا رأي الإمام الغزالى في صفات الأنبياء عليهم الصلاة والسلام وبيننا ما امتاز به ، وما أخذ عليه ، وما يمكن استدراكه على منهجه ، ووجه الصواب أو عدم الدقة أو المطالبة المتوجهة عليه - فنواصل حديثنا عن صفات الأنبياء عليهم الصلاة والسلام لنقف على رأي شيخ الإسلام ابن تيمية فيها من خلال المبحث الثاني من هذا الفصل الثالث .

\* \* \*

## المبحث الثاني

### رأي شيخ الإسلام ابن تيمية

في هذا المبحث نتعرف على رأي شيخ الإسلام ابن تيمية في صفات الأنبياء عليهم الصلاة والسلام إذ بذلك تبين المقارنة والمقابلة وتتضح أوجه التطابق والتوافق أو التعارض والتفاوت والاختلاف .

وفي سبيل تحصيل ذلك نقول إن دراسة نصوص شيخ الإسلام ابن تيمية في وصفه لصفات الأنبياء تعطي أنه هو الآخر عرض لها عرضاً مجملأ حسب الأجرية والمسائل الواردة عليه والمناسبات والمواضيع المبحوثة إلا أنها نجده في تلك المباحث التي تناول فيها صفات الأنبياء عليهم الصلاة والسلام يولي الصفات الآتية عناية خاصة من ذكر الأدلة ومناقشتها وتحليل دلائلها وربط ذلك ببيان مقاصد النبوة والرسالة وأوجه كون هذه الصفات من ضرورياتها أو كون أضدادها ظاهرة في منافاتها ، وهذه الصفات هي : الصدق في أصل ادعاء النبوة وما بعد ذلك ، واستحالة الكذب على الله تعالى ممن يدعي النبوة صادقاً .

وأن العلماء رحمهم الله تعالى نقلوا في كتب الحديث النبوي وكتب السير والتفسير والتاريخ خصالاً حميدة للأنبياء قبل نبوتهم لبيان أحوالهم الحسنة قبلها ليستدلوا من ذلك على أن من كان في عموم أحواله متمسكاً بأصول الأخلاق الفاضلة من صدق وأمانة وكرم ووفاء وسخاء وتفضل ونبيل وشهامة وعزّة نفس وشرف أصل وطيب منشاً وطهارة مظهر ومخبر لا تزيده النبوة إلا صدقاً وأمانة وقوة في الحق والخير ، وعصمة في العقل والعلم والتبلیغ ذلك أن من كان متميزاً على عمالقة أقرانه في ذلك قبل النبوة لا يستغرب ممن شرفه بها أن يجعل أحواله وصفاته معجزة لغيره بحيث تكون من أوضح الدلائل على صدق مدعاه

في النبوة مع إذعان من حوله من الناس بأصالته في معالي الأمور<sup>(١)</sup> .

فشيخ الإسلام ابن تيمية على ما في نصوصه من إجمال في صفات الأنبياء وعدم التزام منهجه معين في التصنيف والشرح ركز على الصفات الأساسية في النبوة حسب مفهوم العلماء السابقين له .

فالصدق والأمانة والتبلیغ والعصمة فيه ، وقوه النفس والعقل والذکاء والقطانة أمور اختص الله بها من يصطفیه لرسالاته ویبعثه لهداية عباده بوحیه .

وعنده أن ذلك على شهرته وتوارثه يقتضيه عدل الله ورحمته وقدرته ومشيئته وحكمته ، علاوة على ما نصبه من أدلة جعلية أراد الله تبارك وتعالى بها أن تكون دليلا على صدق أنبيائه وهي كثيرة لا تدخل تحت حصر<sup>(٢)</sup> . على أن الناس كما يقول : ( تنازعوا : هل النبوة هي مجرد صفة قائمة بنفس النبي ، كما يقوله من ي قوله من أهل الكلام والفلسفة ، أو مجرد تعلق خطاب الله بالنبي ، كما ي قوله من ي قوله من أهل الكلام الأشعرية ونحوهم ، أو هي مجموع الأمرين كما ي قوله الجمهور على ثلاثة أقوال )<sup>(٣)</sup> .

وكون النبي لا يأتي بما يخالف خبر الله تعالى ، وأن ما جاء به مطابق للحق وصدق لا خطأ فيه ولا كذب يلتحقه عمدا هو :

( معنى قول من قال : هم معصومون فيما يبلغون عن الله ، لكن لفظ الصادق ، وأن النبي صادق مصدق نطق به القرآن وهو مدلول الآيات والبراهين ، ولفظ العصمة في القرآن جاء في قوله : «وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ الْتَّأْسِ »<sup>(٤)</sup> ، أي من أذاهم ، فمعنى هذا اللفظ في القرآن هو : الذي

(١) انظر النبوات ٣٣٨-٣٤٠ و ٣٥٣ و ٣٥٤ .

(٢) السابق ٣٦٩-٣٧١ وقارن بما في شرح الأصفهانية ١٣٨ ، ١٣٩ و ١٦٠ ، ١٦١ .

(٣) الصدفية ١/٢٢٥ وانظره في النبوات ٣٨٩ وقارن بأصول الدين للبغدادي ١٥٦ ، ١٥٧ .

(٤) سورة المائدة ، آية (٦٧) .

يحفظه الله عن الكذب خطأ وعمداً ، والتعبير عن حقائق الإيمان بعبارات القرآن أولى من التعبير عنها بغيرها ، فإن ألفاظ القرآن يجب الإيمان بها ، وهي تنزيل من حكيم حميد ، والأمة متفقة عليها ويجب الإقرار بمضمونها قبل أن تفهم ، وفيها من الحكم والمعاني ما لا تنقضي عجائبه ، والألفاظ المحدثة فيها إجمال واشتباه ونزاع ، ثم قد يجعل اللفظ حجة بمجرده ، وليس هو قول الرسول الصادق المصدق ، وقد يضطرب في معناه ، وهذا أمر يعرفه من جربه من كلام الناس ، فالاعتراض بحبل الله يكون بالاعتراض بالقرآن والإسلام كما قال تعالى :

﴿وَأَعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا﴾<sup>(١)</sup> ، ومتى ذكرت ألفاظ القرآن والحديث ، وبين معناها بياناً شافياً ، فإنها تنظم جميع ما يقوله الناس من المعاني الصحيحة ، وفيها زيادات عظيمة لا توجد في كلام الناس وهي محفوظة مما دخل في كلام الناس من الباطل كما قال : ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحْفَظُونَ﴾<sup>(٢)</sup> ، ... وقد يكون معصوماً على لغة القرآن بمعنى أن الله عصمه من الشياطين ، شياطين الإنس والجن وأن يغروا ما بعث به ، أو يمنعوه عن تبليغه ، فلا يكتمن ولا يكذب كما قال تعالى :

﴿عَلِمَ الْغَيْبُ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا ﴿١١﴾ إِلَّا مَنْ أَرَضَنِي مِنْ رَسُولِي فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا ﴿٢٧﴾ لِيَعْلَمَ أَنَّ قَدْ أَتَلَّفُوا بِرَسَالَتِ رَبِّهِمْ وَلَاحَاطَ بِمَا دَرَبُوهُمْ وَأَخْصَى كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا﴾<sup>(٣)</sup> .

فهو يسلك الوحي من بين يدي الرسول ومن خلفه ، وهذا في معنى عصمه من الناس ، فهو المؤيد المعصوم بما يحفظه الله من الإنس والجن حتى يبلغ رسالات ربها كما أمر ، فلا يكون فيها كذب ولا كتمان<sup>(٤)</sup> (فإنهم - أي العلماء -

(١) سورة آل عمران ، آية (١٠٣) .

(٢) سورة الحجر ، آية (٩) .

(٣) سورة الجن ، آية (٢٨-٢٦) .

(٤) النبوات ٣٣٥-٣٣٣ .

متفقون على أن الأنبياء معصومون فيما يبلغونه عن الله تعالى ، وهذا هو مقصود الرسالة ، فإن الرسول هو الذي يبلغ عن الله أمره ونفيه وخبره ، وهم معصومون في تبليغ الرسالة باتفاق المسلمين بحيث لا يجوز أن يستقر في ذلك شيء من الخطأ .

وتنازعوا هل يجوز أن يسبق على لسانه ما يستدركه الله تعالى ويبينه له بحيث لا يقره على الخطأ<sup>(١)</sup> .

ذلك أن : (الأقوال نوعان :

أقوال ثابتة عن الأنبياء ، فهي معصومة ، يجب أن يكون معناها حقا ، عرفه من عرفة وجهه من جهله ، والبحث عنها إنما هو عملاً أرادته الأنبياء .

والنوع الثاني : ما ليس منقولاً عن الأنبياء ، فمن سواهم ليس معصوماً ، فلا يقبل كلامه ولا يرد إلا بعد تصور مراده ، ومعرفة صلاحه من فساده<sup>(٢)</sup> ، وحتى لو لم ننظر في أساس صدق النبي ووجوب ذلك في حقه لكتفانا تواتر أخبار الأنبياء وما وصف من تطابق أحوالهم وتصديق بعضهم لبعض مع تباعد أزمانهم وأماكنهم وتوضيح ذلك : (أن الأنبياء عدد كثيرون وهم بإجماع العقلاة في غاية صفات الكمال من العقل ، والعلم ، والعدل ، والصدق ، والأخلاق الحسنة .

وكل منهم لم ير الآخر ولم يسمع منه ، لا سيما محمد صلى الله عليه وسلم ، فإنه لم يكن بمكة على عهده أحد يعرف شيئاً من كتب الأنبياء البتة ، وكل منهم يخبر بما رأى وسمع أخباراً يصدق بعضها بعضاً . فلو لم ثبتت عصمة الأنبياء وصدقهم ، بل كان المخبر بمثل هذا مجحولاً ، لوجب تواتر جنس ما رأوه ..<sup>(٣)</sup> ، يعني فكيف وقد ثبتت عصمتهم .

(١) منهاج السنة النبوية ٤٧١/١ .

(٢) مجموع الفتاوى ٤/١٩١ .

(٣) الرد على المنطقين ٤٩٩ .

وهنا يبدأ شيخ الإسلام ابن تيمية في مناقشة مجموعة من الأسئلة بعضها طرح عليه ، وبعضها الآخر مما يدور بين العلماء ويختلفون فيه من صفات الأنبياء عليهم الصلاة والسلام فيقول : ( وأما العصمة في غير ما يتعلق بتبلیغ الرسالة فللناس فيه نزاع ، هل هو ثابت بالعقل أو بالسمع ؟ ومتنازعون في العصمة من الكبائر والصغرى ، أو من بعضها ، أم هل العصمة إنما هي في الإقرار عليها لا في فعلها ؟ أم لا يجب القول بالعصمة إلا في التبلیغ فقط ؟ وهل تجب العصمة من الكفر والذنوب قبل المبعث أم لا ؟ )<sup>(١)</sup> ، ثم قال في أجوية له على هذه التساؤلات :

( فإن القول بأن الأنبياء معصومون عن الكبائر دون الصغرى هو قول أكثر علماء الإسلام وجميع الطوائف . . . وعامة ما ينقل عن جمهور العلماء أنهم غير معصومين عن الإقرار على الصغرى ولا يُقرّون عليها ولا يقولون إنها لا تقع بحال . . . )<sup>(٢)</sup> .

( والله تعالى لم يذكر في القرآن شيئاً من ذلك عن النبي من الأنبياء إلا مقرؤنا بالتوبة والاستغفار )<sup>(٣)</sup> .

ثم استدل على ذلك بما ورد في كتاب الله تعالى عن آدم ونوح وإبراهيم وموسى وداود عليهم وعلى نبينا الصلاة والسلام إلى أن قال : ( وأما يوسف الصديق عليه السلام - فلم يذكر الله عنه ذنب فلهذا لم يذكر الله عنه ما يناسب الذنب من الاستغفار )<sup>(٤)</sup> .

وأما ذو النون : ( فكانت حاله بعد قوله : ﴿ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَنَكَ إِنِّي كُثُرْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾<sup>(٥)</sup> . أرفع من حاله قبل أن يكون ما كان ، والاعتبار

(١) مجموع الفتاوى١٠/٢٩٣ .

(٢) نفسه ٣١٩/٤ ، ٣٢٠ .

(٣) مجموع الفتاوى١٠/٢٩٦-٢٩٩ وانظره في ١٥/٥١ و ١٤٨ وما بعدها .

(٤) نفسه .

(٥) سورة الأنبياء ، آية (٨٧) .

بكمال النهاية لا بما جرى في البداية ، والأعمال بخواتيمها )<sup>(١)</sup> .

( وبهذا يظهر جواب شبهة من يقول : إن الله لا يبعث نبيا إلا من كان معصوما قبل النبوة . كما يقول ذلك طائفة من الرافضة وغيرهم ، وكذلك من قال : إنه لا يبعث نبيا إلا من كان مؤمنا قبل النبوة ، فإن هؤلاء توهموا أن الذنوب تكون نقصا وإن تاب التائب منها ، وهذا منشأ غلطهم ، من ظن أن صاحب الذنوب مع التوبة النصوح يكون ناقصا فهو غالط غالطا عظيما ، فإن الذم والعقاب الذي يلحق أهل الذنوب لا يلحق التائب منه شيء أصلا .. والأنبياء صلوات الله عليهم وسلم لهم كانوا لا يؤخرن التوبة ، بل يسارعون إليها ، ويسابقون إليها ، لا يؤخرن ولا يصررون على الذنب بل هم معصومون من ذلك )<sup>(٢)</sup> .

فالآثار الواردة عن السلف مصريحة بأن الله تعالى يبتلي عبده بالذنب فيتوب العبد منه توبة نصوحاً يرفعه الله بها أعظم مما كان ولا مخرج للأنبياء من ذلك على مقتضى نصوص الوحي المعصوم ، ومن تأول النصوص الواردة في ذلك تأويلاً شابه به تأويلات الجهمية والقدرية والدهرية لم ينتفع بالعصمة المتفق عليها ولم تفده العصمة التي يدعى بها لو كانت ثابتة )<sup>(٣)</sup> .

وتوضيح ذلك من كلامه قوله : ( ثم إن العصمة المعلومة بدليل الشرع والعقل والإجماع ، وهي العصمة في التبليغ لم ينتفعوا بها .. والعصمة التي كانوا ادعوها لو كانت ثابتة لم ينتفعوا بها ولا حاجة بهم إليها .. إذ الواجب عليهم تصديق الأنبياء وطاعتهم وهو الذي تحصل به السعادة وبضده تحصل الشقاوة ، قال تعالى : « فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حِلَّ وَعَلَيْكُمْ مَا حِمَّلْتُمْ » الآية )<sup>(٤)</sup> ، ... ( والله تعالى خلق الإنسان وأخرجه من بطن أمه لا يعلم شيئاً ثم علمه فنقله من

(١) مجمع الفتاوى ٢٩٩/١٠ .

(٢) نفسه ٣٠٩ .

(٣) انظر مجمع الفتاوى ٢٩٣/١٠ ، ٢٩٤ ، ٣١٣ وقارن بما في ٣١٤ ، ٣١٣ .

(٤) نفسه ٢٩٥ والآية (٥٤) النور .

حال النقص إلى حال الكمال ، فلا يجوز أن يعتبر قدر الإنسان بما وقع منه قبل حال الكمال ، بل الاعتبار بحال كماله ، - وقد تبين - أن يونس صلى الله عليه وسلم وغيره من الأنبياء في حال النهاية حالهم أكمل الأحوال .. )<sup>(١)</sup> .

وأما في الأحوال التي قبل أحوال الكمال الذي يتم بنقل الله تعالى لعبده فلا قدح فيه ولا نقص يلحق صاحبه ، وإلا لما قال الله تعالى حكاية عن قوم شعيب لشعيب عليه السلام : ﴿لَتُخْرِجَنَّكَ يَشْعَيْبَ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَكَ مِنْ قَرِبَتِنَا أَوْ تَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا﴾<sup>(٢)</sup> ، الآية وما في معناها .

( والتحقيق : عند شيخ الإسلام ابن تيمية : أن الله سبحانه إنما يصطفى لرسالته من كان خيار قومه حتى في النسب ، كما في حديث هرقل<sup>(٣)</sup> . ومن نشأ بين قوم مشركين جهال لم يكن عليه نقص إذا كان على مثل دينهم ، إذا كان معروفاً بالصدق والأمانة ، وفعل ما يعرفون وجوبه وترك ما يعرفون قبحه . قال تعالى : ﴿وَمَا كَانَ مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ بَعَثَ رَسُولًا﴾<sup>(٤)</sup> .

فلم يكن هؤلاء مستوجبين العذاب ، وليس فيها ما ينفر عن القبول منهم ، ولهذا لم يذكره أحد من المشركين قادحاً<sup>(٥)</sup> ، ثم إن العلماء : ( قد اتفقوا على جواز بعثة رسول لا يعرف ما جاءت به الرسل قبله من النبوة والشراط ، وإن لم يقر بذلك بعد الرسالة فهو كافر والرسل قبل الوحي لا تعلمهم فضلاً عن أن تقر به ) ذلك أن التوحيد والمعاد والنبوات إنما عرفتها الأنبياء بالوحي : ( وما ذكر أنه صلى الله عليه وسلم بغضت إليه الأوثان لا يجب أن يكون لكلنبي ، فإنه سيد ولد آدم والرسول الذي ينشأ بين أهل الكفر الذين لا نبوة لهم

(١) نفسه ٢٩٩ .

(٢) سورة الأعراف ، آية ٨٨ .

(٣) انظره في صحيح البخاري ، كتاب الجهاد ، باب دعاء النبي صلى الله عليه وسلم الناس إلى الإسلام والنبوة .

(٤) سورة الإسراء ، آية ١٥ .

(٥) مجموع الفتاوى ١٥ / ٣٠ .

يكون أكمل من غيره ، من جهة تأييد الله له بالعلم والهدى ، وبالنصر والقهر كما كان نوح وإبراهيم - عليهم الصلاة والسلام (١) .

( وأعلم أن المنحرفين في مسألة العصمة على طرف في نقىض ، كلاهما مخالف لكتاب الله من بعض الوجوه :

قوم أفرطوا في دعوى امتناع الذنوب ، حتى حرفوا نصوص القرآن المخبرة بما وقع منهم من التوبة من الذنوب ، ومغفرة الله لهم ، ورفع درجاتهم بذلك .

واليهم ذنوباً وعيوباً نزههم الله عنها .

القوم أفرطوا في أن ذكروا عنهم ما دل القرآن على براءتهم منه ، وأضافوا

وهو لاء مخالفون للقرآن وهو لاء مخالفون للقرآن . ومن اتبع القرآن على ما هو عليه من غير تحريف كان من الأمة الوسط ، مهتمياً إلى الصراط المستقيم ، صراط الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين (٢) .

( والقول الذي عليه جمهور الناس - وهو المواقف للأثار المنشورة عن السلف - إثبات العصمة من الإقرار على الذنوب مطلقاً (٣) . . . وبيان القول في ذلك :

( أن يقال : إن الله سبحانه وتعالى - على ما تقدم طرف منه - لم يذكر عننبي من الأنبياء ذنباً إلا ذكر توبته منه ، ولهذا كان الناس في عصمة الأنبياء على قولين :

إما أن يقولوا بالعصمة من فعلها ، وإما أن يقولوا بالعصمة من الإقرار عليها . لاسيما فيما يتعلق بتبلیغ الرسالة فإن الأمة متفقة على أن ذلك معصوم

(١) نفسه ، ٣٠ ، ٣١ .

(٢) السابق ، ١٥٠ .

(٣) السابق / ١٠ ، ٢٩٣ .

أن يقر فيه على خطأ ، فإن ذلك ينافي مقصود الرسالة ، ومدلول المعجزة<sup>(١)</sup> .

( وهذه العصمة الثابتة للأنبياء هي التي يحصل بها مقصود النبوة والرسالة ، فإن النبي هو المنيأ عن الله ، والرسول هو الذي أرسله الله تعالى ، وكل رسول نبي وليس كلنبي رسولا . والعصمة فيما يبلغونه عن الله ثابتة فلا يستقر في ذلك خطأ باتفاق المسلمين - ولهذا وجب الإيمان بكل ما أتوه كما قال تعالى : ﴿ قُلْوَاءَمَّا بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيَّ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> الآية .

وقال : ﴿ وَلَكُنَّ الَّرَّبُّ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَأَلْيُورِ الْأَخِرِ وَالْمَلَكَيَّةَ وَالْكِتَابَ وَالنَّيَّعَنَ ﴾<sup>(٣)</sup> ، وقال : ﴿ مَأْمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ الآية<sup>(٤)</sup> ، ولذا فمقتضى العصمة أنه : ( لا يجوز أن يصدر منه خبران متناقضان في الحقيقة ، ولا أمران متناقضان في الحقيقة إلا وأحدهما ناسخ والأخر منسوخ ... )<sup>(٥)</sup> .

ويدخل في ذلك علاوة على القرآن الكريم : ( الحديث النبوى - الذى - هو عند الإطلاق ينصرف إلى ما حذر به عنه - صلى الله عليه وسلم - بعد النبوة : من قوله وفعله وإقراره ، فإن سنته ثبتت من هذه الوجوه الثلاثة ، فما قاله إن كان خبرا وجب تصديقه به . وإن كان تشريعا إيجابا أو تحريما أو إباحة وجب اتباعه فيه .

فإن الآيات الدالة على نبوة الأنبياء دلت على أنهم معصومون فيما يخبرون به عن الله عز وجل ، فلا يكون خبرهم إلا حقا ، وهذا معنى النبوة ، وهو

(١) السابق ، ١٤٧١٥ ، ١٤٨٠ وقارن بما في الصفتية / ١ ٢٥٣ وما بعدها .

(٢) سورة البقرة ، آية ( ١٣٦ ) .

(٣) سورة البقرة ، آية ( ١٧٧ ) .

(٤) سورة البقرة ، آية ( ٢٨٥ ) . مجموع الفتاوى ١٠ / ٢٩٠ - ٣٥ ١٢٣ - ١٢٠ .

(٥) السابق ٤/ ١٦٨ .

يتضمن أن الله ينبع بالغيب ، وأنه ينبيء الناس بالغيب ، والرسول مأمور بدعوة الخلق وتبلیغهم رسالتة ربہ )<sup>(۱)</sup> .

وبهذا النصوص وما صاحبها من بيان نكون قد اطلعنا على رأي شيخ الإسلام ابن تيمية في صفات الأنبياء عليهم الصلاة والسلام . ولبابه باختصار هو :

أ - يرى شيخ الإسلام ابن تيمية أن الواجب في الأمور المتعلقة بالنبوات مما يجب أو يستحيل أو يجوز للأنبياء - التزام ألفاظ القرآن والحديث وبيان المراد منها دون ما أحده الناس من عبارات . . .<sup>(۲)</sup> .

ب - وعند الرجوع للكتاب والسنة وجدنا أن الله تبارك وتعالى يصفني للنبوة والرسالة من يشاء من عباده في بيئات كافرة مشركة في الغالب وسننته التي أخبر عنها في كتابه وعلى لسان رسوله صلى الله عليه وسلم وهي المشاهدة في الواقع أنه يخلق عباده حنفاء على الفطرة ويخرجهم من بطون أمهاتهم لا يعلمون شيئا ، والأنبياء في الأصل داخلون في ذلك ولا مخرج لهم من نص صحيح صريح ولكنهم بتأييد الله وتوفيقه يكونون أكمل أهل زمانهم ومكانهم .

ج - ثم إن الله تعالى يربّهم وينقلهم من حال النقص إلى أحوال الكمال حتى يكونوا واحدا منهم في نهاية حاله وخاتمة أمره في غاية الرفعة والكمال ، وهم في سبيل الوصول إلى تلك الغاية وبلغوا تلك الخاتمة لا نقص عليهم ولا عيب يلحقهم إذا ذكر الله عنهم توبه من ذنب أو استغفاراً من خطيئة إذ هم في متهى العبودية لله تعالى وأعظم مظاهر العبودية التوبة والإذابة والاعتراف بالذنب وإعلان التقصير وبذلك يزداد العبد قريبا من الله تعالى وتدوم له المودة والمحبة . وعليه فمن قال إن الأنبياء في مقام القدوة والأسوة وأن الذنوب

---

(۱) مجموع الفتاوى ١٨ / ٦ ، ٧ وقارن بما في النبوات ٣٣٦ ، ٣٣٧ . والجواب الصحيح ٣١٦ و ٨٤ ، ٨٣ / ٢ .

(۲) السابق .

توجب التغیر منهم لأنها تنافي الكمال أو أن الذنوب من عظمت عليه النعمة أقبح أو غير ذلك من الحجج العقلية التي لا يعارض بها النص أو توجب تأويله تأويلاً يعتبر من باب تحریف الكلم عن مواضعه ويلحق مرتکبه بظواائف من أهل الزیغ والضلال الذين أرادوا الإیمان بالأنبياء ، فخرجو إلی الکفر والزندة ، وطلبو تصدیق الأنبياء فكذبواهم . فلم يفدهم ما وصلوا إلیه لخروجهم عما طلب منهم فدعواه صحيحة في الأصل ، وما ذكرناه من قبح صنيعه أيضاً صحيح ، ( ومن المعلوم أن التأسي بالأنبياء إنما هو مشروع فيما أقروا عليه دون ما نهوا عنه ورجعوا عنه )<sup>(١)</sup> ، والتأسي بالأنبياء مشروع في الأفعال ، ومن الأفعال ما هو ذنوب يتاب منها أو يرجع عنها ، أو تنسخ<sup>(٢)</sup> .

د - وأما العصمة في التبليغ فهي محل اتفاق المسلمين وإجماعهم بحيث لا يجوزون أن يقع في تلك المهمة كذب أو خطأ أو تعمد لما ينافيها من كتمان أو غفلة أو بلادة أو سلط من الشيطان على النبي فيما يتعلّق بالروحى وتبليغه عدا أن الله تعالى يقول : « وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلَا نُؤْتِ إِلَّا إِذَا تَمَّنَّ الْقَى الشَّيْطَانُ فِي أُمَّيَّتِهِ، فَنَسَخَ اللَّهُ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ يَحْكُمُ اللَّهُ مَا يَنْتَهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ حِكْمَةٌ لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ فَتَنَّةً لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْفَاسِدَةُ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ الظَّالِمِينَ لَفِي شَقَاقٍ بَعِيدِينَ »<sup>(٣)</sup> .

فهذا واضح في أنه وقع في حال التلاوة ما يستدركه الله تعالى على النبي من إلقاء الشيطان لما ذكر في الآيات من الحكم الإلهية .

وظاهر أنه كان أمراً مسموعاً من النبي صلى الله عليه وسلم لا في نفسه فقط ، ولا على ألسنة الكفار فقط .

ولا داعي أيضاً لهنذه الأقوال لوضوح النص القرآني في ذلك مع بيانه للحكم في ذلك وعدم إقرار ما إلقاء الشيطان وإحكام الله تعالى لآياته وهو

(١) انظر مجموع الفتاوى١٠/٢٩٣ وقارن بما في ١٤٨/١٥ .

(٢) نفسه .

(٣) سورة الحج ، آية (٥٢-٥٣) .

العليم الحكيم بل : ( إن هذا النوع أدل على صدق الرسول صلى الله عليه وسلم وبعده عن الهوى من ذلك النوع ، فإنه إذا كان يأمر بأمر ثم يأمر بخلافه وكلاهما من عند الله وهو مصدق في ذلك ، فإذا قال عن نفسه إن الثاني هو الذي من عند الله وهو الناسخ وأن ذلك المرفوع الذي نسخه الله ليس كذلك كان أدل على اعتماده للصدق وقوله الحق .. في بيان الرسول صلى الله عليه وسلم أن الله أحكم آياته ونسخ ما ألقاه الشيطان هو أدل على تحريره للصدق وبراءته من الكذب ، وهذا هو المقصود بالرسالة فإنه الصادق المصدق صلى الله عليه وسلم تسلیما . ولهذا كان تكذیبه كفرا محضا بلا ريب )<sup>(١)</sup> .

هـ- ويرى شيخ الإسلام ابن تيمية أن الفلسفه ومن نحا نحوهم في صفات الأنبياء وما اختصهم الله تعالى به من الخصائص والفضائل قد أصابوا في أشياء وأخطلوا في أساسيات كانت سببا لتكفيرهم لما كذبوا به من الحق ، ولمساواتهم للأنبياء بمن دونهم من الناس في أصل النبوة والعلم والعقل والقوى الإدراكية في السمع والبصر والنفس القدسية ومما أصابوا فيه من الحق : ( ما وصفوا به الأنبياء من أن لهم خصائص في العلم والقدرة والسمع والبصر امتازوا بها - فهذا - حق ، لكن دعواهم أن منتهی خصائصهم ما ذكروه باطل ) .

فحن لا ننكر أن الله تعالى يخص النبي بقوة قدسية يعلم بها ما لا يعلم غيره ، ولا ننكر أيضا ما يمثله الله له إما في اليقظة وإما في المنام من الأمور الصادقة المطابقة للحقائق ، ولا ننكر أيضا أن الله قد يجعل في النفوس قوى يحصل بها تأثير في الوجود )<sup>(٢)</sup> .

تلك كانت أهم معطيات نصوص شيخ الإسلام ابن تيمية المبينة لرأيه في صفات الأنبياء عليهم الصلاة والسلام .

(١) مجموع الفتاوى ١٠ / ٢٩١ ، ٢٩٢ وقارن بما في منهاج السنة النبوية ١ / ٤٧١ .

(٢) الصفدية ١ / ١٣٤ ، ١٣٥ ويعتبر بما في ٢٢٨ وينظر ٧ و ٢ و ما بعدها .

وقد تبين أنه ينطلق فيها من الفهم الذاتي النصي للوحي المنزل دون تقليد لأحد أو تسليم بمنهج فيه تبديل للنصوص أو تأويل لها بما لا دليل عليه منها<sup>(١)</sup>.

ولا يخفى أن تمسكه بهذا المنهج الذي سلكه في بيان أحوال الأنبياء قبل النبوة وعزله نوعاً ما - عن أحوالهم بعدها أكسب آراءه جرأة تمكن بها من إظهار فهمه لآيات عديدة من كتاب الله تعالى .

ولئن كان من العلماء من يخالفه في تجويز الذنوب المتاب منها على الأنبياء فإنه تمسك فيما ذهب إليه بواضحة الكتاب والسنة في ذلك وفي القول بوقوع ما استدركه الله تعالى على الأنبياء من إلقاء الشيطان مع اعتقاده بأن مقاصد الرسالة ودلائل المعجزة محمية مصانة ولا ضير على الأنبياء وهم بشر فيما دون ذلك إذ أعلم الله عنهم به .

وختاماً لا يسع الباحث إلا أن يحكم بأن آراءه هنا كانت صائبة وراجحة على من خالقه مع ملاحظة ما أسلفناه عن منهجه في التكرار والاستطراد والردود الجانبية والاحترازات من أمور متوهمة أو لم يتقدم لها ذكر ، وهذه أمور مشوّشة للخاطر وتضييف عناء للباحث حتى يظل غير واثق من استكمال المعلومة حتى يقف على محتوى النصوص الأخرى المشار إليها أو المترفرعة عنها . ومع وضوح هذه الملاحظة فإن هذا حال كل عالم موسوعي ترد عليه الأسئلة من كل وجه ويحرص على بيان الحق في كل وجه . فلنختم هذا التوجيه ونتوجه بإذن الله تعالى إلى المبحث الثالث من هذا الفصل الثالث وهو :

\* \* \*

---

(١) انظر منهاج السنة النبوية ٤٧١ / ١ وما بعدها .

### المبحث الثالث

## تعقيب في ضوء الكتاب والسنة

رأينا في المباحثين السابقين أن الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم بشر يخرجهم الله تعالى من بطون أمهاتهم لا يعلمون شيئاً ، وينشئهم جل وعلا في بيئاتهم على الفطرة السليمة ، ويربيهم على عينه ، ويُعدهم لما خلقهم لأجله من تحمل أمانة دعوة الخلق إلى التوحيد والعمل الصالح ، ولما كانوا بشراً فإنهم في العموم يتصرفون بصفات البشر ، فمنهم من أوتى كمالاً في القوة والرجلة ، ومنهم من أعطي شطر الحسن والجمال في الصورة الخلقية . وكذلك فإنهم متفاوتون في الصفات المكتسبة من قوة التحمل والصبر ، وسرعة الغضب والبطش بالفعل والعلم والعمل ، إلا أنهم في اختلافهم ذلك وتفاوتهم في الدرجات على أكمل وصف للبشرية .

ولا يلحقهم نقص من إتيانهم لما يأتيه البشر من الأكل والشرب والنكاف والرغبة والرهبة والكسب والسعى والتجارة والعمل بالأجرة وغير ذلك مما زاولوه ؛ ليكونوا بذلك قدوة صالحة لغيرهم من البشر ، وحججة دامغة لمن أنكر بشريتهم أو أنكر رسالتهم ونبيتهم تمسّكاً بالتقليد الأعمى وجوهداً أن يكون رسول من البشر : «وَلَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَاهُ رَجُلًا وَلَبَسْنَا عَلَيْهِم مَا يَلِيشُونَ»<sup>(١)</sup> .

هذا بالإضافة إلى ما يواجهون به من الأذى وما يصيبهم من أنواع الأمراض والابتلاءات التي تثير الحزن والأسى والبكاء والألم فهم في ذلك كله عباد الله خاضعون لقضائه وقدره شاكرون لآياته وجبله ودفعه معترفون بالتقدير عن الوفاء بحمده جل جلاله .

---

(١) سورة الأنعام ، آية (٩) .

وبما أن هذه الأعراض لا تؤثر في مهمة الرسل التي هي تلقي الوحي وتبلغه ومحاجة الخلق ومجادلتهم ووعظهم وإرشادهم فإن العلماء في ميدان بيان صفات الأنبياء يركزون على الصفات الضرورية من الناحية العقلية والشرعية لتحمل أمانة الرسالة وأدائها وما يعتبر من لوازمه<sup>(١)</sup>.

وانطلاقاً من ذلك فإننا في ضوء الكتاب والسنة سوف نتناول الصفات الآتية :

- العقل والقطانة .

- الصدق .

- الأمانة أو العصمة .

- والتبلیغ . وبصدقها تمیز الأشیاء ، إذ من الواضح أن هذه الصفات الواجبة في حق الأنبياء عليهم الصلاة والسلام يستحیل عليهم الاتصال بأضدادها ، على ما سیتضیح إن شاء الله تعالى من خلال النصوص والمناقشات والبيان .

إن الأنبياء مكلفومن الله تبارك وتعالى بهداية الخلق بالبيان الواضح وإقامة الحجة الدامغة ومقارعة الخصوم المستكبرين الجاحدين ، ومجادلة الضالين المضللين ، وتعليم من آمن بهم حتى يتمكن من الطاعة بعد الفهم ، والإتيان بما طلبه الشارع منه على وجهه الصحيح . وواضح من الناحية العقلية أن من يتصدی لهذه المواقف التي تكون فيها مواجهة بين الحق والباطل لابد أن يكون على مستوى الخصوم في العقل والدرأة والذكاء والفتنة علاوة على علم سابق بما عليه المجادلون حتى يتمكن من فهم شبههم ودفع حجتهم وإبطال أدلةهم ،

(١) انظر النبوة والأنبياء في ضوء القرآن الكريم لأبي الحسن علي الحسني الندوی ، ط٦ ، دار القلم دمشق ١٤١٤ھ ، ٨٦ وما بعدها . وصحیح البخاری ، كتاب أحادیث الأنبياء - الأحادیث من (٣٣٥٤ - ٣٣٥٦) وصحیح مسلم ، كتاب المناقب أبواب فضائل الأنبياء عليهم الصلاة والسلام . والفتح الرباني ، كتاب أحادیث الأنبياء ٢٠ / ٣٥ وما بعدها .

وإذا كان العقل قاضيا بضرورة اتصاف من يتصدى لهذه المواقف بالعقل الذكي والفتنة الثقاقة فلأن يقضي بوجوب ذلك للأنبياء أولى وأخرى ، وخصوصا إذا علمنا من خلال أصدق سجل وأوسعه أنهم كانوا بعد الإنذار والوعظ والتخويف البليغ يقيمون الحجج العقلية على صحة ما جاؤوا به ويدحضون شبه الخصم على وجه من البداهة حتى يهت وينقطع فيؤمن أو يُسلم ، فيهزم في ميدان البيان فيخلب بينهم وبين الناس أو يسلك مسالك أخرى كاستعمال القوة وغير ذلك من الأساليب الواضحة في استيلاء الانهزامية على عقله وفكره .

قال الله تعالى : « أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِيعِهِ أَنَّا أَنَّا نَحْنُ اللَّهُ الْمُلْكُ إِذَا قَالَ إِبْرَاهِيمَ رَبِّ الَّذِي يُغْرِيَ وَيُمِيكُتْ قَالَ أَنَا أَنَّتِي وَأَمِيكُتْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ فَإِنَّ اللَّهَ يَأْنِي بِالشَّفَاعَةِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأَتَى إِلَيْهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبَهَتَ الَّذِي كَفَرَ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي النَّقْوَمَ الْفَلَلِمِينَ »<sup>(١)</sup> .

وقال تعالى : « وَتَلَكَ حَجَّتَنَا أَتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ نَزَعَ دَرَجَتِي مَنْ شَاءَ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلَيْهِ »<sup>(٢)</sup> . هذا بعد حكاية القرآن الكريم لذلك المسلك الظاهر في قوة العقل والفتنة والبيان والاستدلال الإقناعي الذي جر به أباه وقومه إلى المحاجة التي تلزمهم وتقطع حجتهم<sup>(٣)</sup> ، وقال تعالى : « وَلَقَدْ أَنَّا إِنَّا إِبْرَاهِيمَ رُشِدْهُ مِنْ قَبْلٍ وَكُنَّا بِهِ عَلَيْمِينَ »<sup>(٤)</sup> .

فهذه الآية نص في أن الله تبارك وتعالى أعطى خليله إبراهيم عقلا راجحا وفتانة راشدة ، وحواره وصنعيه مع قومه فيما جاء بعد هذه الآية الكريمة من الآيات برهان ظاهر على ذلك<sup>(٥)</sup> .

وقال تعالى في يحيى عليه السلام : « يَنِيَحِي خُذِ الْكِتَابَ بِقُوَّةٍ وَأَتَيْنَاهُ الْحُكْمَ »

(١) سورة البقرة ، آية (٢٥٨) .

(٢) سورة الأنعام ، آية (٨٣) . وانظر فتح الباري ٦/٣٩١، ٣٩٢ .

(٣) اقرأ الآيات من سورة الأنعام (٨٣-٧٤) .

(٤) سورة الأنبياء ، آية (٥١) .

(٥) الآيات (٦٧-٥٢) .

صَبِيئًا<sup>(١)</sup> . فالأنبياء وإن كان أساس دعوتهم تبليغ الوحي كما أنزل فقوة العقل من أعظم العون على ذلك ، لذا آتاهم الله تعالى من رجاحة العقل وذكاء الفؤاد ما أعجز ألد العقلاه الجاحدين والخصماء الماكرين حيث يردون على المجادل بما يسكنه ، ويأخذون الحجة لصدق ما جاؤوا به وبطلان غيره من ثنايا ما يورده المعارض لهم وذلك لما أيدهم الله به من الفطنة النادرة والفهم الثاقب والبيان الواضح .

ومن استعرض القرآن الكريم والسنّة المطهرة بحثا عن مظاهر قوة العقل وإصابة الفطنة بالنسبة للأنبياء يجد من خلال مناظراتهم للملأ من قومهم وتفهيمهم لمن خالفهم أو وافقهم أن الله تبارك وتعالى أيدهم من عنده بعقول معجزة وفطانة قوية يدركون بها مداخل الكلام ومخارجه وأوجه الحق والصواب فيه وجوانب البطلان أو الصلال .

فلا يجوز في صريح العقل ولا صحيح النقل إلا أنهم متصفون بصفة العقل والفتنة في الرخاء والشدة في السلم وال الحرب مع أدب في الحوار والمناظرة ، وقوّة في الحجة والمجادلة ووضوح في البيان . وإنما قال الله تعالى : «رُسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِتَلَوَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةً بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا<sup>(٢)</sup> .

فبعثته وحكمته جعلهم حجة على الخلق بما آتاهم من الوحي والعقل والفتنة والفهم .

ومن ذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه :

(لم يكذب إبراهيم عليه السلام إلا ثلات كذبات : ثنتين منها في ذات الله عز وجل : قوله : «إِنِّي سَقِيمٌ<sup>(٣)</sup> » وقوله : «بَلْ فَعَلَلُ كَيْرُهُمْ هَذَا<sup>(٤)</sup> » .

(١) سورة مریم ، آية (١٢) . وانظر القرطبي ١١/٨٧ و ٢٩٦ وما بعدها .

(٢) سورة النساء ، آية (١٦٥) .

(٣) سورة الصافات ، آية (٨٨ ، ٨٩) .

(٤) سورة الأنبياء ، آية (٦٣) .

والثالثة : إخباره للجبار عندما سأله عن زوجه سارة يريد اغتصابها منه : (قال : أختي ) ، وبين عليه السلام مراده من ذلك لسارة بقوله لها : ( يا سارة ليس على وجه الأرض مؤمن غيري وغيرك ، وإن هذا سألني عنك فأخبرته أنك أختي ، فلا تكذبني )<sup>(١)</sup> .

قال ابن حجر : ( وقد وقع في رواية هشام بن حسان المذكورة : ( إن إبراهيم لم يكذب قط إلا ثلات كذبات كل ذلك في ذات الله ) ، وفي حديث ابن عباس عند أحمد : ( والله إن جادل بهن إلا عن دين الله )<sup>(٢)</sup> .

قال الحافظ ابن حجر ، قال ابن عقيل : ( دلالة العقل تصرف ظاهر إطلاق الكذب على إبراهيم ، وذلك أن العقل قطع بأن الرسول ينبغي أن يكون موثقا به لعلم صدق ما جاء به عن الله ، ولا ثقة مع تجويز الكذب عليه ، فكيف مع وجود الكذب منه ، وإنما أطلق عليه ذلك لكونه بصورة الكذب عند السامع ، وعلى تقديره فلم يصدر ذلك من إبراهيم عليه السلام - يعني إطلاق الكذب على ذلك - إلا في حال شدة الخوف لعلو مقامه ، وإن فالكذب المحسن في مثل تلك المقامات يجوز ، وقد يجب لتحمل أخف الضررين دفعا لأعظمهما ، وأما تسميته إيابا كذبات فلا يريد أنها تذم ، فإن الكذب وإن كان قبيحا مخلا لكنه قد يحسن في مواضع وهذا منها )<sup>(٣)</sup> .

وإذا تقرر أن العقل من الصفات الواجبة في حق الأنبياء عليهم الصلاة والسلام فإن الصدق من الصفات الضرورية الواجب اتصافهم بها عقلا وشرعيا . ذلك أن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام نبئوا من الله تعالى وخبره تعالى صادق ومن صدقه الله تعالى كان من الصادقين الذين يستحيل في خبرهم الكذب : **﴿وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ قِيلًا﴾**<sup>(٤)</sup> .

(١) صحيح البخاري ، كتاب الأنبياء ، باب قول الله تعالى : **«وَاخْذُ اللَّهَ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا»**

(٢) الفتح الرباني ٢٠ / ٥٠ .

(٣) فتح الباري ٦ / ٣٩٢ .

(٤) سورة النساء ، آية ( ١٢٢ ) .

﴿وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ حَدِيثًا﴾<sup>(١)</sup> ، ﴿قُلْ صَدَقَ اللَّهُ﴾<sup>(٢)</sup> ، ﴿وَتَمَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ صَدِقًا وَعَدْلًا لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَتِهِ، وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾<sup>(٣)</sup> .

فعلى هذا يجب اعتقاد صدق من صدقة الصادق الذي يستحيل عليه الكذب عقلاً وشرعاً .

وقد صدق الله تعالى أنبياءه قولاً وفعلاً مع ما غرسه في نفوس عباده من حب الصادق وتميزه عن الكاذب بأمارات ودلائل وتجارب حتى يكون الإقرار بصدقه من ضروريات العلم<sup>(٤)</sup> .

ومن دلائل تصديق الله تعالى لأنبيائه أنه مهما ابتلاهم وقدر عليهم من أذى أقوامهم بالقول والفعل يجعل العاقبة لهم بالنصر والتأييد والثبات والتمكين ، ثم تكون دائرةسوء على من خالفهم ، حتى لا يهلك هالك إلا وقد علم صدقهم ، ولا يأتي لاحق إلا ووجد العبر الدالة على صدقهم<sup>(٥)</sup> .

فالعالق من الناس لا ينبغي تجويز الكذب عليه بحضوره ملك قادر عليه قدرة نسبة أدناها أن ينتصل مما نسبه إليه هذا المفترى عليه إن افترى عليه كذباً .

فكيف بالأئباء الذين يعلمون أن الله تعالى قادر عليهم من كل وجه ورقيب عليهم في كل حال ، فإن خشي ذلك المائل أمام الملك أن يفتضح بين الناس بتكذيب الملك له وانتفاء مما نسبه إليه وإنزال العقوبة الدنيوية به فلأن يخشى الله الأنبياء في ذلك أولى وأحرى .

قال الله تعالى : ﴿وَإِذَا تُقْتَلَ عَلَيْهِمْ مَا يَأْتُنَا بِتَنَتِّرٍ قَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا أَتَتِ إِقْرَارًا إِنْ عَيْرَهُنَّا أَوْ بَدَلَهُمْ قُلْ مَا يَكُونُ لِمَنْ تَلْقَاهُ نَفِقَّ إِنْ أَتَيْعُ إِلَّا مَا

(١) سورة النساء ، آية (٨٧) .

(٢) سورة آل عمران ، آية (٩٥) .

(٣) سورة الأنعام ، آية (١١٥) .

(٤) انظر الاتصال في الاعتقاد ١٢٣-١٢٥ .

(٥) النبوات ٢٥١ .

يُوحَنَ إِلَيْكُمْ أَنَّ لَخَافَ إِنْ عَصَيْتُمْ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿١٥﴾ قُلْ لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا تَلَوَّثُمْ عَلَيْكُمْ وَلَا أَذْرَكُمْ بِهِ فَقَدْ لَيْتُ فِيْكُمْ عُمُراً مِنْ قَبْلِهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿١٦﴾ فَمَنْ أَظْلَمُ مِنَ الْمُتَّغِيْرِ عَلَى اللَّهِ كَذَّابٌ كَذَّابٌ بِغَايَتِهِ إِنَّمَا لَا يُقْلِعُ الْمُجْرِمُونَ ﴿١٧﴾ .

وقال تعالى : « وَلَوْ نَفَوْلَ عَيْنَاهَا بَعْضَ الْأَفَوَيْلِ ﴿١٨﴾ لَأَحْذَنَا مِنْهُ يَا الَّذِيْنَ ﴿١٩﴾ ثُمَّ لَفَطَعَنَا بِهِ آنَّهُ الْوَتَيْنَ ﴿٢٠﴾ فَمَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ عَنْهُ حَاجِزُونَ » (٢) .

وقال تعالى في حق موسى عليه السلام مع فرعون عليه لعنة الله تعالى :

« وَقَالَ مُوسَى يَنْفِرُ عَوْنَانِ إِنِّي رَسُولُ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿٢١﴾ حَقِيقٌ عَلَى أَنْ لَا أَقُولُ عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقَّ قَدْ جِئْنَكُمْ بِيَتَنَاهُ مِنْ رَبِّكُمْ فَأَرْسِلْ مَعِيَ بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴿٢٢﴾ قَالَ إِنْ كُنْتَ جِئْنَتَ بِتَأْيِيْرٍ فَأَقْتُلْ هَآءَ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِيْنَ » (٣) .

وقد أثني الله تعالى في كتابه على أقوام من الأنبياء بالصدقية التي هي لزوم الصدق ظاهراً وباطناً .

« وَأَذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّمَا كَانَ صَدِيقَانِيَّا » .

« وَأَذْكُرْ فِي الْكِتَابِ مُوسَى إِنَّمَا كَانَ مُخْلَصًا وَكَانَ رَسُولًا بِيَنَّا » .

وقال تعالى عن إسحاق ويعقوب : « وَجَعَلْنَاهُمْ إِسَانَ صِدْقِ عَلِيَّاً » .

وقال تعالى : « وَأَذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِدْرِيسَ إِنَّمَا كَانَ صَدِيقَانِيَّا » (٤) .

وقال الله تعالى : « لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَشْوَعُ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَيْرًا ﴿٢٣﴾ وَلَمَّا رَأَهُ الْمُؤْمِنُونَ الْأَحْرَابَ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادُهُمْ إِلَّا إِيمَانًا وَسَلِيمًا » (٥) .

(١) سورة يونس ، آية (١٥-١٧) .

(٢) سورة الحاقة ، آية (٤٤-٤٧) .

(٣) سورة الأعراف ، آية (١٠٤-١٠٦) .

(٤) الآيات من سورة مريم (٤١ ، ٥١ ، ٥٤ ، ٥٦) وانظر ابن كثير في تفسير الآيات وكونها نصاً في المراد من الاستدلال بها ١٢٣/٣ .

(٥) سورة الأحزاب ، آية (٢١ ، ٢٢) .

إن العقل والصدق من الصفات الحميدة التي تكون غريزة في الإنسان ينميها ويكتسب لها التجارب ويوطن نفسه على لزومها والعمل على مقتضاها حتى تصير له سجية وفطرة مغروسة لا يملك مخالفتها ولا الانفكاك من ريقتها<sup>(١)</sup>. ومع ذلك فإن ميدان العقل فيما يدركه وما يمكن تعلقه ولا طاقة له فيما وراء مدركاته لذا فهو يحجز صاحبه عن الدخول في متاهات مجهلة إلا بتدخل واضح من المعلومات التي تدخل في حيز طاقته ومعلوماته .

وعليه فلابد من أصل العقل في تلقي المعلومات وحفظها وفهمها ومعرفة حدود المطلوب منها وكيفية تبليغها وإقناع الآخرين بها وهذا هو الذي يجب أن يتصف به الأنبياء إذ لا تعقل مهمتهم وما تشتمل عليه من مضامين إلا بذلك كما تقدمت الإشارة إليه على ضوء النصوص<sup>(٢)</sup> .

ولا يكون العقل مهما كمل في قوة الذكاء والفتنة أصلاً للوحي والعلوم الغيبية<sup>(٣)</sup> .

وكذلك الصدق فإنه وإن كان الناس علموا فضله وما يجلب لصاحبه من الثقة به وتصديقه في أخباره وأقواله وأعماله فإنه لا يجلب لصاحبه معرفة المغيبات ولا الاطلاع على الأحكام وأسرارها والمحاسن والقبائح من الأقوال والأعمال والعادات بل إن الناس لا يميزون بين صالح الأعمال وطالحها وسيئ الأخلاق أو فضائلها ومعالي الأمور من سفاسفها إلا بتعليم الله لهم بواسطة ما أوحاه إلى نبيائه الكرام فبذلك تميزت خصال الفطرة وعرفت الأخلاق الفاضلة والعادات الحسنة وعلم شعار أهل الإيمان وتبيان الكفر والفسق والجحود وما يلحق بذلك من الرذائل والانحرافات ، وقبل ذلك : ( لا فرق بينهما ، إلا أن الأول - بعد النبوات - كان شعاراً للأنبياء ومن عاداتهم

(١) انظر روضة العقلاء ونرفة الفضلاء لأبي حاتم محمد بن حبان البستي ، المكتبة التجارية ١٤١٤هـ ، وما بعدها .

(٢) انظر إحياء علوم الدين ١/٧٩-٨٣ .

(٣) انظر درء تعارض العقل والنقل ٤/٨٧ وما بعدها .

واختيارهم ، وفيه تشبه بهم ، والثاني : شعار لأهل الكفر وعادة من عادات الجاهلية . ومن أوضاع الشيطان وأتباعه وتشبه بهم . . .<sup>(١)</sup>

وهذا الذي تميّز به هذه الهيئات والصفات يجب عقلاً وشرعاً أن يكون النبي فيه معصوماً في التحمل متصفًا بالأمانة والنصح في التبليغ ولا يجوز تجويز ضد واحدة من هذه لما يترتب على ذلك من هدم أساس النبوة الذي هو الوثوق التام بسلامة المصدر وصحة المعلومة .

قال الله تعالى عن نوح عليه السلام : « قَالَ يَنْقُوِمُ لَيْسَ فِي ضَلَالٍ وَلَا كُفْرٍ رَسُولٌ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۝ أَبْلَغْتُكُمْ رِسَالَتِي رَبِّي وَأَنْصَحْتُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنْ اللَّهَ مَا لَا يَعْلَمُونَ »<sup>(٢)</sup> .

وقال تعالى عن هود عليه السلام : « قَالَ يَنْقُوِمُ لَيْسَ فِي سَفَاهَةٍ وَلَا كُفْرٍ رَسُولٌ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۝ أَبْلَغْتُكُمْ رِسَالَتِي رَبِّي وَأَنَا لَكُمْ نَاصِحٌ أَمِينٌ »<sup>(٣)</sup> .

وقال تعالى عن صالح عليه السلام : « فَنَوَّلَ عَنْهُمْ وَقَالَ يَنْقُوِمُ لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ رِسَالَتِي رَبِّي وَنَصَحْتُ لَكُمْ وَلَكِنْ لَا يَجِدُونَ النَّصْحَيْنَ »<sup>(٤)</sup> .

وقال تعالى عن شعيب عليه السلام : « فَنَوَّلَ عَنْهُمْ وَقَالَ يَنْقُوِمُ لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ رِسَالَتِي رَبِّي وَنَصَحْتُ لَكُمْ فَكَيْفَ أَسُوْعُ عَلَيْنَوْمِ كَفِيرِينَ »<sup>(٥)</sup> .

فهؤلاء الرسل الأمانة الناصحون المبلغون عن الله تعالى وحيه كما أنزل عليهم لا يسألون على ذلك أجراً ولا يطلبون من أحد من الناس جزاء ولا شكوراً على ذلك . وهذه أقوامهم قد كذبتم جهوداً وعناداً فأهلكهم الله وأظهر أنه لا دليل لهم على التكذيب الذي تمشدوها به إلا الطغيان والتكبر على الحق .

(١) النّبوة والأنباء في ضوء القرآن لأبي الحسن الندوبي ٩٦ .

(٢) سورة الأعراف ، آية (٦١-٦٢) .

(٣) سورة الأعراف ، آية (٦٧-٦٨) .

(٤) سورة الأعراف ، آية (٧٩) .

(٥) سورة الأعراف ، آية (٩٣) .

قال الله تعالى : « كَذَّبَ قَوْمٌ نُّوحَ الْمَرْسَلِينَ [١٦] إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخْوَهُمْ نُوحٌ أَلَا تَنْقُونَ [١٧] إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ [١٨] فَأَنْقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ [١٩] وَمَا أَشْلَكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنَّ أَجْرَى إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ » (١) .

وقال تعالى : « كَذَّبَ عَادٌ الْمَرْسَلِينَ [٢٠] إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخْوَهُمْ هُودٌ أَلَا تَنْقُونَ [٢١] إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ [٢٢] فَأَنْقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ [٢٣] وَمَا أَشْلَكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنَّ أَجْرَى إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ » (٢) .

وقال تعالى : « كَذَّبَ ثَمُودُ الْمَرْسَلِينَ [٢٤] إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخْوَهُمْ صَالِحٌ أَلَا تَنْقُونَ [٢٥] إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ [٢٦] فَأَنْقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ [٢٧] وَمَا أَشْلَكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنَّ أَجْرَى إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ » (٣) .

وقال تعالى : « كَذَّبَ قَوْمُ لُوطٍ الْمَرْسَلِينَ [٢٨] إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخْوَهُمْ لُوطٌ أَلَا تَنْقُونَ [٢٩] إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ [٣٠] فَأَنْقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ [٣١] وَمَا أَشْلَكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنَّ أَجْرَى إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ » (٤) .

وقال تعالى : « كَذَّبَ أَصْحَابُ لَيْكَةَ الْمَرْسَلِينَ [٣٢] إِذْ قَالَ لَهُمْ شُعَيْبٌ أَلَا تَنْقُونَ [٣٣] إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ [٣٤] فَأَنْقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ [٣٥] وَمَا أَشْلَكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنَّ أَجْرَى إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ » (٥) .

وقال تعالى : « وَجَاءَ مِنْ أَفْصَا الْمَدِينَةِ رَجُلٌ يَسْعَى قَالَ يَنْقُومُ أَتَيْعُوا  
الْمَرْسَلِينَ [٦] أَتَيْعُوا مَنْ لَا يَسْتَكْثِرُ أَجْرًا وَهُمْ مُهْتَدُونَ » (٦) ، وقال تعالى في نبينا  
محمد صلى الله عليه وسلم : « أَنْ آدُوا إِلَيَّ عِبَادَ اللَّهِ إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ » (٧) .

(١) سورة الشعرا ، آية (١٠٥-١٠٩) .

(٢) سورة الشعرا ، آية (١٢٣-١٢٧) .

(٣) سورة الشعرا ، آية (١٤١-١٤٥) .

(٤) سورة الشعرا ، آية (١٦٠-١٦٤) .

(٥) سورة الشعرا ، آية (١٧٦-١٨٠) .

(٦) سورة يس ، آية (٢٠-٢١) .

(٧) سورة الدخان ، آية (١٨) .

فهذه الصفات يستوي فيها الأنبياء وهي تشمل العصمة في التحمل بمعنى أنهم لا يحتاجون لبذل جهد عقلي ولا فكري من أنفسهم لضمان حفظ هذا الوحي ، وإنما الله تعالى يتولى تحفيظهم ، وتبثيته في صدورهم وبيانه لهم وعصمتهم في مهمة التبليغ بحيث لا ينسون شيئاً مما أوحى إليهم مهما تقدم السن والอายع بأحدهم ومهما أصابه من أمراض وابتلاءات .

وقال تعالى : ﴿ لَا تُحِرِّكْ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ إِنَّ عَيْنَانِي جَمِيعُهُ وَقُرْبَانُهُ فَإِذَا قَرَأْتَهُ ١٧ فَأَيْمَعْ قُرْبَانَهُ ١٨ ثُمَّ إِنَّ عَيْنَانِي بِسَانَهُ ١٩﴾ (٢).

وقال تعالى : ﴿ هُنَّ نَّذِيرٌ مِّنْ رَّبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [١٢] وَلَوْ نَقُولَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَوِيلِ ﴿ لَأَخْذَنَا مِنْهُ يَا أَيُّمِينِ ﴾ [١٣] ثُمَّ لَفَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتَنَ ﴿ فَمَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ عَنْ حَجَرِنَا ﴾ [١٤] .

وقال تعالى : « يَأَيُّهَا الرَّسُولُ إِذْ مَا أَنْزَلْتِ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رسالتَهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّاهِرِينَ » (٤) .

وقال تعالى : « وَإِذَا قُتِلَ عَلَيْهِ مَا يَنْتَهِ فَالَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا أَتْبَعُهُمْ بِشَرَهٍ إِنْ غَرَّهُذَا أَوْ بِهِهِ قُلْ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَبْدِلَهُمْ مِنْ تِلْقَائِي نَفْسٍ إِنْ أَتَيْتُهُمْ إِلَّا مَا يُوْحَىٰ إِلَيْهِمْ إِنَّ الْخَافَ إِنْ عَصَيْتُمْ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ۝ قُلْ لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا تَلَوَّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا أَذْرِكُمْ بِهِ فَقَدْ لَيْثَ فِي كُمْ عُمْرًا مِنْ قَبْلِهِ أَفَلَا تَتَعَقَّلُونَ ۝ فَمَنْ أَظْلَمُ مِنْ أَفْرَئِ عَلَى اللَّهِ كَدِيْأَفْ كَذَكْ بِغَایَتِهِ إِذْكُ لَا يَقْلِمُ الْمُجْرُمُونَ ۝ ۹۵ »

فَالْأَنْبِيَاءُ عَلَيْهِمُ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَىٰ تَنْوِعِ الْوَحْيِ إِلَيْهِمْ كَانُوا يَحْفَظُونَ  
مَا أُوحِيَ إِلَيْهِمْ دُونَ نَقْصٍ أَوْ زِيادةً سَوَاءٌ فِي ذَلِكَ فِي حَالَةِ تَلْبِسِ الْمُلْكِ بِأَحْدَاهُمْ

(١) سورة الأعلیٰ، آیة (٦-٧).

(٢) سورة القيمة ، آية (١٦-١٩) . وانظر حديث ابن عباس رضي الله عنهما في صحيح البخاري ، كتاب بدء الوجه ، الباب (٤) وتفصير بن كثير ٤٤٩ / ٤٥٠ .

(٣) سورة الحاقة ، آية (٤٣-٤٧) .

(٤) سورة المائدة ، آية (٦٧) .

(٥) سورة يونس، آية (١٥-١٧).

بالموحى إليه حالة الوحي أو تمثله له أو في الحالات الأخرى<sup>(١)</sup>.

لذا قال الله تعالى : « وَمَا يُنْطِقُ عَنِ الْمَوَى ۚ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ۖ عَلَيْهِ شَدِيدٌ الْقَوَىٰ . . . »<sup>(٢)</sup>.

وقال صلى الله عليه وسلم لقوم نعموا من تقسيم غنائم هوازن يوم حنين :

( ألا تؤمنوني وأنا أمين من في السماء ، يأتيني خبر السماء صباحاً ومساء )<sup>(٣)</sup>.

وقال عليه الصلاة والسلام : ( أيأمني الله على أهل الأرض ولا تؤمنني )<sup>(٤)</sup>.

وخرج البخاري رحمه الله تعالى في باب قول الله تعالى :

« يَأَيُّهَا الرَّسُولُ يَلْعَنَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَتَفْعَلْ فَمَا يَلْعَنُ رَسَالَتُهُ » عن الزهري رحمه الله أنه قال :

( من الله عز وجل الرسالة وعلى رسول الله صلى الله عليه وسلم البلاغ علينا التسليم ) .

وأن معنى الآية : ( وإن لم تفعل لم تبلغ ، أي بلغ كما أنزل ) .

وقالت عائشة أم المؤمنين رضي عنها :

( من حدثك أن محمداً صلى الله عليه وسلم كتم شيئاً من الوحي فلا تصدقه ، إن الله تعالى يقول : « يَأَيُّهَا الرَّسُولُ يَلْعَنَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ » الآية<sup>(٥)</sup> ) .

(١) انظر فتح الباري ١/١٨-٢٧.

(٢) سورة النجم ، آية (٣٥) .

(٣) صحيح البخاري ، باب بعث علي بن أبي طالب عليه السلام وخالد بن الوليد إلى اليمن قبل حجة الوداع ، وصحيف مسلم ، كتاب الزكاة ، باب إعطاء المؤلفة ومن يخاف على إيمانه .

(٤) صحيح البخاري ، كتاب أحاديث الأنبياء ، باب قول الله تعالى : « وَالَّذِي عَادَ أَخَاهُمْ هُوَدًا » .

(٥) وانظر ما ذكر ، فتح الباري ١٣/٤٠٥ وما بعدها .

وعن أنس رضي الله قال : جاء زيد بن حارثه يشكو - ما يكون بينه وزينب - فجعل النبي صلى الله عليه وسلم يقول : ( اتق الله وأمسك عليك زوجك ) .  
 قال أنس : لو كان رسول الله صلى الله عليه وسلم كاتما شيئا لكتم هذه )<sup>(١)</sup> .

وعن عبد الله بن عمرو - رضي الله عنهمما قال :

( كنت أكتب كل شيء أسمعه من رسول الله صلى الله عليه وسلم أريد حفظه . فنهتني قريش ، فقالوا : إنك تكتب كل شيء تسمعه من رسول الله صلى الله عليه وسلم . ورسول الله صلى الله عليه وسلم بشر بتكلم في الغصب . فأمسكت عن الكتاب . فذكرت ذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : ( اكتب فوالذي نفسي بيده ما خرج مني إلا الحق ) .

وفي رواية لأبي هريرة رضي الله عنه أنه قال : ( لا أقول إلا حقا ) فقال بعض أصحابه : فإنك تداعينا يا رسول الله ؟ فقال : ( إني لا أقول إلا حقا )<sup>(٢)</sup> .

وانطلاقا من كون الأنبياء يبلغون ما أنزل إليهم كما أنزل وكمما أمرروا سواء عندهم في ذلك أكان الأمر المنزلي المبلغ يتعلق بالأمور الشخصية والعلاقات الأسرية أو موقفا معينا أو تصحيحا لاجتهاد سابق أو تصرف متميز أو إبطال لعادات جاهلية أو حالة اعتاد الناس الخوف من إظهارها حياء وخشية من الظنوں والقول ، فذلك كله لا وزن له ما دام الأمر من الله . وكذلك لا أثر للغصب أو الرضا أو القرابة أو العداوة في حال تبليغ الدعوة وبيان الوحي إذ الأنبياء عليهم

(١) صحيح البخاري ، كتاب التوحيد ، باب وكان عرشه على الماء . وانظر سنن الترمذى ، أبواب التفسير سورة الأحزاب الأحاديث (٤٣٤٢٥\_٣٤٢٤) / ٩ ، ٥٠ .

(٢) الفتح الرباني ٢٢ / ٣٠٤ ، ٣٠٥ وسنن الترمذى ، كتاب العلم ، باب في كتاب العلم الحديث (٤٣٦٤) / ٤ ، ٦٠ ، ٦١ .

الصلوة والسلام وإن كانوا بشرًا يتأثرُون بما يتأثرُ به بنو جنسهم فإنهم باتفاق معصومون في جانبِ الولي تلقياً وتبليغاً<sup>(١)</sup>.

وهذا ما يقتضيه الاصطفاء الذي تفضل الله تعالى به عليهم وذكره في كتابه امتناناً عليهم وتنويهاً بقدرهم العظيم عنده .

قال الله تعالى : « وَذَكَرْ عِبَدَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ أُولَى الْأَئِمَّةِ وَالْأَبْصَرِ إِنَّا أَخْلَقْنَاهُم بِخَالِصَةِ ذِكْرِ الدَّارِ وَلَهُمْ عِنْدَنَا لِيَنَ الْمُصْطَفَانِ الْأَخْيَارِ »<sup>(٢)</sup>.

وقال تعالى : « وَمَنْ يَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ إِبْرَاهِيمَ إِلَّا مَنْ سَفَهَ نَفْسَهُ وَلَقَدْ أَصْطَفَنَا هُنَّا وَإِنَّمَا فِي الْآخِرَةِ لِكِنَ الْأَنْجَلِيْنَ »<sup>(٣)</sup>.

وقال تعالى : « إِنَّ اللَّهَ أَصْطَفَنَ مَادِمَ وَبُوْحَا وَمَالَ إِبْرَاهِيمَ وَمَالَ عِمَرَنَ عَلَى الْعَالَمِيْنَ »<sup>(٤)</sup>.

وقال تعالى : « قَالَ يَحُوسَقَ إِنِّي أَصْطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ بِرِسَالَتِكَ وَبِكُلِّي فَخُذْ مَا أَتَيْتُكَ وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِيْنَ »<sup>(٥)</sup>.

والذي يعلن الله تعالى على عباده في محكم كتابه أو على لسان رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه بلغه هذه المنزلة العالية من الاصطفاء والاختيار بالنبوة والرسالة إنما يريد تعالى أن يبين للناس أنه محل للأسوة الحسنة والقدوة الصالحة ومن كان كذلك وجب تصديقه لأنَّه صادق واثِّمانه لأنَّه أمين واتباعه لأنَّه معصوم .

قال الله تعالى مثنياً على كوكبه من الأنبياء بما آتاهم من الهدایة والعلم

(١) انظر شرح الفقه الأكبر ٩٣ ، ٩٤ وخلق أفعال العباد والرد على الجهمية وأصحاب التعطيل للإمام محمد بن إسماعيل البخاري ، مؤسسة الرسالة ط ١٦ ، ١٤٠٤ هـ ، ٧٧ وما بعدها ومجموع الفتاوى ١٠/٢٩٢ وفتح الباري ١٣/٥٠٧ .

(٢) سورة ص ، آية (٤٥-٤٧) .

(٣) سورة البقرة ، آية (١٣٠) .

(٤) سورة آل عمران ، آية (٣٣) .

(٥) سورة الأعراف ، آية (١٤٤) .

والحججة التي يرتفع بها المحاج على قومه لما فيها من قوة العقل والبيان والعلم النافع ذاكراً أسماءهم وأنهم ذريء بعضها من بعض كلهم من الصالحين المفضلين على العالمين : « وَمِنْ أَبَابِيهِمْ وَذُرَيْتِهِمْ وَأَخْوَنِهِمْ وَجَنِيبَتِهِمْ وَهَدَيْتِهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿٦﴾ ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَلَوْ أَشْرَكُوا الْحَيْطَ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿٧﴾ أُولَئِكَ الَّذِينَ أَتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَ وَالثِّبَوةَ فَإِنْ يَكْفُرُوا بِهَا هُنَّ لَاءٌ فَقَدَ وَكَنَّا بِهَا قَوْمًا لَّيْسُوا بِهَا بِكَفِيرٍ ﴿٨﴾ أُولَئِكَ الَّذِينَ هُدَى اللَّهُ فِيهِدَنَاهُمْ أَفْسَدَةٌ قُلْ لَا أَسْتَكِنُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرٌ إِنَّهُ إِلَّا ذِكْرٌ لِّلْعَالَمِينَ ﴿٩﴾ »<sup>(١)</sup>

ولما كانوا عند الله تعالى بهذه المنزلة أمر خاتمهم بالاقتداء بهم في هديهم وقال موجباً اتباعه على عباده :

« فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا فَصَّيَتْ وَيُسَلِّمُوا شَلِيمًا ﴿١٠﴾ »<sup>(٢)</sup>

وقال لأقوام ادعوا محبته صلى الله عليه وسلم :

« قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُجْبِيْنَ اللَّهَ فَأَتَيْتُمْنَى يُحِبِّبُكُمُ اللَّهُ وَيَقْنَعُكُمُ اللَّهُ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿١١﴾ قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلُّوْا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْكُفَّارِ ﴿١٢﴾ »<sup>(٣)</sup>

وعلومن أن هذا الاتباع المشروط للإيمان ومحبة الله تعالى وغفرانه لا يكون إلا في الإيمان والعمل الصالح الذي أمر الله به وأحبه ورضيه لعباده دون الشرك والفواحش الظاهرة والباطنة وأنواع المعاشي الكبيرة والصغرى .

وعليه فمن أمر الله بطاعته على العموم واتباعه على الإطلاق لا يتصور عقلاً ولا يكون شرعاً متلبساً بشيء من القاذورات الحسية أو المعنوية ، وإنما كان الأمر بطاعته واتباعه مع تجويز كونه محل للفواحش أمراً بها من أمر بطاعته المطلقة .

(١) سورة الأنعام ، آية (٩٠-٨٧) .

(٢) سورة النساء ، آية (٦٤) .

(٣) سورة آل عمران ، آية (٣٢-٣١) .

ونسبة ذلك للمولى جل وعلا من المحال الذي نفاه الله تعالى وأبطله عندما أدعاه مقلدون لا يتورعون عن الفاحشة والكذب على الله تعالى عندما ينهون عنها .

قال تعالى : ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَحْشَةً قَاتُلُوا وَجَدَنَا عَلَيْهَا إِيمَانًا وَاللهُ أَمْرَنَا بِهَا قُلْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ أَنْقُلُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾<sup>(١)</sup> .

فهو لاء الدين قلدوا الآباء وكذبوا على الله من أولياء الشياطين ، والأنبياء من أولياء الله الذين لا يأمرن إلا بأمره ، والله لا يأمر بالفحشاء ، وأعظم الفحشاء الكذب على الله تعالى والشرك به ومخالفة أمره عمدا لما في ذلك من العصيان والصد عن سبيل الله ، وخيانته مع العلم بعظمته وقدرته المطلقة .

وقد علمنا أن هذه أمور منافية للنبوة وما رأيناها من الصفات الواجبة والمستحبة في حق الأنبياء عليهم الصلاة والسلام<sup>(٢)</sup> .

وعلى ضوء ذلك فإن ما جاء في الكتاب والسنة من توبية بعض الأنبياء من معصية أو زلة لا ينافي ما أسلفناه من جعل الله تعالى لهم مكان القدوة والأسوة والعقل والأمانة والصدق والعصمة ، وذلك لما سلف ولما يأتي :

أـ الأنبياء قبلبعثة ليسوا موضع قدوة ولا اتباع لانتفاء مناط التكليف عنهم وعن غيرهم ﴿ وَمَا كَانَ مُعَذِّبَيْنَ حَقَّ بَعْثَتِ رَسُولِهِ ﴾<sup>(٣)</sup> .

ذلك أن ما يعذب عليه أو يثاب عليه إنما يعرف من جهة الرسل ولكن الأنبياء وإن كانوا في هذه المرحلة كغيرهم من أصحاب الفطر السليمة والعقول النيرة فإنهم داخلون في قول الله تعالى : ﴿ وَاللهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لَا

(١) سورة الأعراف ، آية (٢٩٢٨) .

(٢) انظر تبسيط العقائد الإسلامية ، تأليف حسن أيوب ، دار البحوث العلمية الكويت ط٤ ١٣٩٩هـ ، ١٢٣ وما بعدها ، وقارن بما في النبوة والأنبياء ، تأليف : محمد علي الصابوني ٤٨٤٠ .

(٣) سورة الإسراء ، آية (١٥) .

**قَلَمُونَكُ شَيْئًا وَجَهَ لَكُمُ الْأَسْمَعَ وَالْأَبْصَرَ وَالْأَفْعَدَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ** ﴿١﴾ . فلا عصيان ولا نقص يلحقهم في هذه الحالة وعلى هذه الصفة .

**ب -** ومع ذلك فالأنبياء في نشأتهم بين أقوام مشركين كفرة جهال لم يسجل على أحد منهم ما يخدش العرض والمرءة عند العقلاء بوجه صحيح صيانة من الله وإعداداً حسناً ، ولو كان شيء من ذلك لغيرهم به أقوامهم ولدفعوا به في نحور دعوتهم وشنعوا به عليهم ، وتذرعوا به للتنفير عنهم والاحتجاج به عليهم .

ومن ذلك قول فرعون لموسى عليه السلام : « قَالَ أَلَمْ تَرِكَ فِينَا وَلِيًّا وَلَيْشَتَ فِينَا مِنْ غُمْرَكَ سِينِينَ ١٦ وَفَعَلْتَ فَعَلْتَكَ الَّتِي فَعَلْتَ وَأَنْتَ مِنَ الْكَافِرِينَ ١٧ قَالَ فَعَلْنَاهَا إِذَا وَأَنَا مِنَ الصَّابَارِينَ ١٨ » .

وقول قوم شعيب لشعب عليه السلام :

« قَالَ الْمَلَائِكَةُ أَسْتَكْبِرُوا مِنْ قَوْمِهِ لَنْخَرِجَنَّكَ يَشْعِيبَ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَكَ مِنْ قَرِبَتِنَا أَوْ لَنْعُودَنَّ فِي مَلَيْتَنَا قَالَ أَلَوْ كَمَا كَرِهِينَ ١٩ قَدْ أَفْرَغْتَنَا عَلَى اللَّهِ كَذِبًا إِنْ عَدْنَا فِي مِلَيْكُمْ بَعْدَ إِذْ بَعْدَنَا اللَّهُ مِنْهَا وَمَا يَكُونُ لَنَا أَنْ نَمُودَ فِيهَا إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّنَا وَسَعَ رَبُّنَا كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا... ٢٠ » .

فلنشأتهم معهم وسكتوهم عن دينهم قبل النبوة اعتبره الكفار موافقة عليه ، واحتجوا عليهم بذلك وبما كان من عدم العلم الجديد بالنبوة فتنصل الأنبياء من ذلك ونفوا الحالة السابقة وما كان يصاحبها من جهل بتفاصيل الأحكام وردوا على خصومهم بمقتضى النبوة <sup>(٤)</sup> .

**ج -** وبعد النبوة فإن الله تعالى بين في كتابه وعلى لسان رسوله محمد

(١) سورة التحل ، آية (٧٨) .

(٢) سورة الشعراء ، آية (٢٠-١٨) .

(٣) سورة الأعراف ، آية (٨٩-٨٨) .

(٤) انظر المحرر الوجيز ٦/١-٣ والقرطبي ١٣/٩٤ ، ٩٥ وقارن بمجموع الفتاوى ١٥ / ٣٠ .

صلى الله عليه وسلم أنه يحب التوابين ويبدل سيئاتهم حسنات . وبما أن محبة الله تعالى للتابين درجات بالنظر إلى منزلة التائب عنده جل وعلا وكذلك بالنظر إلى عظم الذنب والجرم والمعصية وحال التائب وصدق توبته وحياته من ربه وعظم عصيانه في نفسه وأثر الندم على قلبه وسلوكه .

قال الله تعالى : «إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ»<sup>(١)</sup> . ومعلوم أن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام هم أحب التابين والمتطهرين إلى الله ، كما أنهم أقرب عباده إليه . وقد أثني جل وعلا على عباده لاتصافهم بصفات العبودية والطاعة واجتناب المخالفات أو التقصير في أداء الواجبات وغير ذلك مما يجلب الإثم الذي يضاعف العذاب الممهين الخالد لمن لم يتبع منه .

أما من تاب تاب الله عليه ورفعه الدرجات العلي بحيث لا يجوز أن يعير بالذنب التائب منه ، ولا يلحقه منه عار ولا ينزله درجة لقوله تعالى : «إِلَّا مَنْ تَابَ وَمَاءَنَّ وَعَمِلَ عَمَلًا صَلِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّئَاتِهِمْ حَسَنَتِهِمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا»<sup>(٢)</sup> . وهذا واقع يؤيده أن الله تعالى قال في آدم عليه السلام : «وَعَصَى آدَمُ رَبِّهِ فَوَيَّدَهُ»<sup>(٣)</sup> ، فلما سارع بالتوبة والندم والاعتراف هو وزوجه أمّا حواء عليهما السلام تلقاهم التواب الرحيم بالتوبة والمغفرة والاجتباء والهدایة والاصطفاء والرحمة .

قال الله تعالى : «فَلَقِقَ آدَمَ مِنْ زَيْدٍ كَلَمَتِي فَنَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ»<sup>(٤)</sup> .  
وقال تعالى : «فَالَا رَبِّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخَسِيرِينَ»<sup>(٥)</sup> .

(١) سورة البقرة ، آية (٢٢٢) .

(٢) سورة الفرقان ، آية (٧٠) واقرأ ما قبلها وما بعدها (٧٦-٦٣) .

(٣) سورة طه ، آية (١٢١) .

(٤) سورة البقرة ، آية (٣٧) .

(٥) سورة الأعراف ، آية (٢٣) .

فكانت الشمرة : «مِمَّا لَعِنْتُهُ رَبِّهِ فَنَّابَ عَلَيْهِ وَهَدَى»<sup>(١)</sup> .

وهكذا يقال في كل ما نسبه الله تعالى لنبي من أنبيائه مما يتاب منه أو يعتذر به لأن مقتضى الربوبية التوبة على التائب ومقتضى العبودية التوبة على كل حال لأن ابن آدم خطاء وعلاج الخطأ إعلان الرجوع عنه والاعتذار خوفاً من آثاره . ومصداق ذلك قول النبي صلى الله عليه وسلم من حديث أنس رضي الله عنه : (كل بني آدم خطاء وخير الخطائين التوابون)<sup>(٢)</sup> .

وفي لفظ موقوفاً على ابن عمر رضي الله عنهما : (كل ابن آدم خطاء إلا من رحم الله)<sup>(٣)</sup> . ولا شك أن الأنبياء من بني آدم وأكثر بنيه توبة ، وأقربهم إلى رحمة الله . وبهذا يحصل ما يأتي :

١- إن الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية يتفقان على أن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام يولدون على الفطرة ويبقون عليها طاهرة نقية بحيث يعرفون بين أقوامهم بالصدق والأمانة وتجنب الكذب والخيانة<sup>(٤)</sup> .

٢- وأنهم عليهم الصلاة والسلام قبل النبوة لا علم عندهم عن الغيب وتفاصيل الأحكام وما يجب وما يحرم وما يحسن أو يقبح إلا أنهم أعظم الناس عقولاً وأقواماً ذكاء وفطنة<sup>(٥)</sup> .

٣- وأنهم بعد النبوة التي يصطفون لهم الله تبارك وتعالى لها يكتسبون علماً جديداً بتعليم الله لهم بوحيه وإلهامه ويزدادون قوة وثباتاً في الصفات السابقة مع العصمة في التبليغ وعدم الإقرار على الخطأ في الرأي والاجتهاد .

(١) سورة طه ، آية (١٢٢) .

(٢) شعب الإيمان ٥ / ٤٢٠ وانظر في سنن ابن ماجه ، باب ذكر التوبة ٢ / ٥٦٢ .

(٣) السابق ١ / ٢٥٤ وقارن بما في بغية المرتاد ٥٠١ وما بعدها .

(٤) انظر المتنقد من الضلال ٦٦ وما بعدها . ومعارج القدس ١٣١ ومجموع الفتاوى ١٥ / ٣٠ . ٢٩٢ / ١٠ .

(٥) انظر الاقتصاد في الاعتقاد ١٢٠ - ١٢٣ ، وشرح العقيدة الأصفهانية ١٩٥ ، والنبوات ١٤٧ - ١٤٥ .

٤- يتميز منهج الإمام الغزالى في هذا الموطن بأنه وصفى سردي لا يذكر الأدلة أو مدارك الاستنباط ولا يعنى بالتعليل إلا نادراً ، ولذلك تميز منهج شيخ الإسلام ابن تيمية بذكر أدلة الصفات التي سئل عنها ، أو تعرض لها حتى رجحنا مسلكه ذلك على غيره ، وخصوصاً في دعوته للالتزام بمنهج الكتاب والسنّة في الخوض في صفات الأنبياء عليهم الصلاة والسلام ؛ إذ لا عصمة من الإفراط أو التفريط إلا بذلك<sup>(١)</sup> .

وقد تجلّى في هذا المبحث التعقيبي صدق ما دعا إليه من خلال عرض نصوص الكتاب والسنّة وما ذكر على ضوئهما . وبالله التوفيق .

\* \* \*

---

(١) انظر مجموع الفتاوى١٤٧/١٥ ، ١٤٨ ، وقارن بما في عصمة الأنبياء للرازي ، مصدر سابق ٤-٢ .

## الفصل الرابع

### النبوة والولاية

#### المبحث الأول

##### رأي الإمام الغزالى

عرفنا النبوة ، فلنعرف الولاية .

الولاية لغة : كما في القاموس والصحاح مأخوذة من القرب والدُّنُو والمحبة والصدقة والنصرة<sup>(١)</sup> ، قال الفيروزبادي :

( وَتَوْلَاهُ اتَّخَذَهُ وَلِيَا ، وَتَوَالَّتِ تَتَابِعُ )<sup>(٢)</sup> . قال الجوهرى :

( وَالْوَلِيُّ ضَدُّ الْعَدُوِّ ، يُقَالُ مِنْهُ تَوْلَاهُ . وَالْوَلَايَةُ : النَّصْرَةُ )<sup>(٣)</sup> .

وفي الفروق اللغوية للعسكري : ( أَنَّ الْعَدَاوَةَ بَعْدَ مِنْ حَالِ النَّصْرَةِ ، وَأَنَّ نَقْيَضَهَا الْوَلَايَةُ وَهِيَ الْقَرْبُ مِنْ حَالِ النَّصْرَةِ )<sup>(٤)</sup> .

والمقصود هنا ولادة الله تعالى لعبد من عباده بما دون النبوة والرسالة أو تولي عبد من عباد الله تعالى الله تبارك وتعالي في الطاعة والعمل والقصد والإرادة .

(١) انظر المصادران المذكوران ٤٠١/٤ ، ٤٠٢ ، ٤٠١/٦ والأخر ٢٥٢٨ .

(٢) السابق .

(٣) السابق .

(٤) المذكور ١٥٦ و ١٠٦ .

قال القشيري معرفا الولاية : (الولي له معنian :

أحدهما : فعيل بمعنى مفعول ، وهو من يتولى الله سبحانه أمره ، قال الله تعالى : « وَهُوَ يَتَولَّ الظَّالِمِينَ »<sup>(١)</sup> .

فلا يكمل إلى نفسه لحظة بل يتولى الحق سبحانه رعايته . والثاني : فعيل مبالغة من الفاعل ، وهو الذي يتولى عبادة الله وطاعته ، فعبادته تجري على التوالي ، من غير أن يتخللها عصيان<sup>(٢)</sup> .

ومعلوم أننا لا نبحث في استطلاع رأي الإمام الغزالى عن الولى شرعا فقط ، وإنما نريد معرفة رأيه في الولى عرفا عند الصوفية أيضا الذين قال ابن عطية أن بعضهم فيه إلحادا ، وذلك عند تفسيره لقول الله تعالى : « أَلَّذِينَ أَمْنَأْوَكَانُوا يَتَّقُونَ »<sup>(٣)</sup> .

قال : ( وأولياء الله هم المؤمنون الذين والوه بالطاعة والعبادة ، وهذه الآية يعطي ظاهرها أن من آمن واتقى فهو داخل في أولياء الله وهذا هو الذي تقتضيه الشريعة في الولى ، وإنما نبهنا لهذا التنبيه حذرا من بعض الصوفية وبعض الملحدين في الولى )<sup>(٤)</sup> .

فمن كان على الوصف المذكور في الآية الكريمة فهو ولي الله تعالى ، وله ولـي المتقين والصالحين والمؤمنين ، الذين يواطئون على الطاعات ويجتنبون المحرمات ويتبوبون من الذنوب ولا يصررون على صغيرة ولا كبيرة )<sup>(٥)</sup> .

أما من يجعل للولاية سُلْماً غير هذا المنهج الشرعي ويرتب عليها مراتب

(١) سورة الأعراف ، آية (١٩٦) .

(٢) المصدر المذكور ٢/٥٢٠ .

(٣) سورة يومن ، آية (٦٣) . وقارن بما في المقصد الأسنى ١١٥ .

(٤) المحرر الوجيز ٧/١٧٤ ، ١٧٥ .

(٥) انظر تفسير الطبرى ١٥/١١٨-١٢٣ وروح المعانى ١١ ، ١٤٦/١٢ و ١٧٩ .

ودرجات وتفاصل يخالف الولاية بمفهومها الشرعي المشار إليه ، فهذا الذي لا يتلاءم ولاية إلا ولاية الشيطان لا ولاية الرحمن<sup>(١)</sup> .

وإذا عرفنا النبوة والولاية لغة وشرعا فنقول : إن الإمام الغزالى اتضح من رأيه فيما سبق من نصوصه أن النبوة عنده هبة ربانية وحظوظة إلهية لا تناول بكسب ولا تحصل بجهد وعقل وفكـر<sup>(٢)</sup> .

وأن النبي ينزل عليه بأمر الله تعالى وعلمه ملك كريم بوحي معلوم يتضمن الشرائع والأحكام وما أراد الله تعالى من ذلك وغيره من العلوم والمعارف التي لا تناول بكمـل ولا تطلب بحس ولا عقل أو فراسة وحدس<sup>(٣)</sup> .

وبهـذه العلوم والمعارف التي اختص الله بها النبي بواسطـة الملك وغيره كان النبي فوق درجة البشر في جميع النواحي وإن وافقـهم في البشرية ولوازـمـها<sup>(٤)</sup> .

ومن هنا كان معجزا في معارفه وعلومـه التي امتاز بها لأن النبوة لا درجة تطلب بعدها ولا شرف يتـشـوفـ إلىـ حـيـالـهـ إـذـ لاـ مـطـمـعـ لأـحـدـ فيـ الـوـصـولـ إـلـىـ ذـلـكـ المـقـامـ مـهـماـ بـلـغـ مـنـ جـهـدـ وـاجـتـهـادـ وـرـياـضـةـ وـتـبـعـ لـأـنـ اللهـ هوـ الـذـيـ يـعـدـ لـهـ مـنـ أـرـادـ لـهـذـاـ الـمـنـصـبـ حـتـىـ إـذـ أـهـلـهـ لـذـلـكـ أـعـلـمـهـ وـكـلـفـهـ وـعـنـدـهـ يـلـزـمـهـ الـاسـتـعـادـ لـمـهـامـهـ وـبـذـلـ الطـاقـةـ فـيـ الـعـلـمـ شـكـراـ وـعـرـفـانـاـ وـدـعـوـةـ وـتـبـلـيـغاـ .ـ وـالـلـهـ تـعـالـىـ بـلـطـفـهـ يـعـلـمـهـ وـيـعـصـمـهـ وـيـحـفـظـهـ وـيـسـدـدـهـ وـيـعـينـهـ وـيـرـشـدـهـ .

فـلاـ يـنـسـىـ شـيـئـاـ مـنـ الـوـحـيـ وـلـاـ يـكـتـمـ مـنـهـ قـلـيلـاـ وـلـاـ كـثـيرـاـ وـلـاـ يـزـيدـ وـلـاـ يـنـقصـ  
وـلـاـ يـخـافـ فـيـ التـبـلـيـغـ وـلـاـ يـسـتـحـيـ مـنـ الـحـقـ .

وبـذـلـكـ كـانـ صـادـقاـ لـاـ يـكـذـبـ وـأـمـيـنـاـ مـعـصـومـاـ لـاـ يـجـبـ وـفـطـنـاـ عـاقـلاـ

(١) انظر مقارنة بين الغزالى وأبن تيمية ٦٨٦٦ .

(٢) انظر معارج القدس ١٣١ .

(٣) انظر المتنفذ ٧٨ و ٨١ .

(٤) انظر معارج القدس ١٣١ .

لا يتردد ، ومجادلا بالحق والبيان الواضح لا يغلب إلى غير ذلك من الصفات  
الحمدية والخصال المجيدة<sup>(١)</sup> .

ولئن كانت هذه معطيات ما تمكنا من تصفيته من نصوص الإمام الغزالى  
في مفهومه للنبوة ورأيه في النبي وما امتاز به فإن له بجانب ذلك نصوصا أخرى  
وعبارات موهمة في هذا الميدان الشائك<sup>(٢)</sup> .

وذلك الإيمام الذي نريد استكشاف حقيقته وما يقول إليه يشمل جوانب  
كثيرة يهمنا منها هنا ما يوهم مخالفة المعطيات السابقة وما أسلفناه من دراسة  
عن رأيه في النبوة والوحى وصفات الأنبياء ، لأن أي نص يخالف ذلك يعتبر  
عندنا في أقل درجاته تناقضا واحتلafa في الرؤية ، واضطربابا في المنهج من إمام  
راجت كتبه وسرت بين الناس أفكاره ، والخطورة في ذلك بمكان حيث إن  
الباحث لا يمكن من تكوين وجهة نظر أو يظن أنه توصل إلى حقيقة بالاستقراء  
والتابع والعرض والنقد والتحليل إلا ظهر له ما يخالفها أو ينافقها ، وعندما  
لا يسعه إلا أن يعلن تحسره على جهده الذي خولف ونوقض . وهل إن أعلن  
حسرته على جهده الضائع بنافع له ذلك ؟

وإني أقول إن لم ينفعه ذلك في تحصيل منهج مستقيم يمكن الحكم عليه  
كان ذلك سلعة له واعتراضا بأنه لم يدخل جهدا حتى اتضح أنه اكتشف الواقع  
وأعلنه ، وهو أنه وقف على نصوص صالحة لهذا الحق وأخرى تخالفه أو  
تنافقه ، فما حيلته إلا معارضة هذه بهذه مما تمكنا من تصفيته وتجليته قام  
بواجبه نحوه وما اختلف أمره تساقط الاستدلال به وتوقف فيه بعد بيانه  
لواقعه<sup>(٣)</sup> .

وإن الإمام الغزالى في تناوله للولاية بالمعنى الصوفى الخاص جعل لها

(١) انظر السابق ١٣٥ ، ١٣٦ .

(٢) انظر السابق ١٣٦ وما بعدها .

(٣) قارن بما في نظرية المعرفة بين القرآن والفلسفة ١٠٤-١١٧ .

سلما يرتفع إليها به ، ومنهجا علميا وفكريا تناول به ، وجهدا بدنيا تحصل به<sup>(١)</sup> .

وهو وإن كان في هذه يعززها عن النبوة ، ويقرر ما للنبوة من خصائص وميزات ، فإنه بما نورده من نصوص في هذا المبحث يفتح الأبواب للولاية لتزاحم النبوة في المعارف ، ومصدرها والعصمة وما يترب عليها والمكانة وما يلزم لها فيقول :

( ولما كانت - النفس - روحانية قبلت عن الروحاني وتأثرت عنه ، فلولا العقول المعبر عنها بالملائكة الممددة للنفوس من خارج لما عقلت معقولاً البتة ، فإن النفس عالمة بالقوة فقط والملائكة تخرج ما في القوة إلى الفعل حتى يصيرها عالمة بالفعل ، فأعلى طبقة في الاستمداد الأنبياء صلوا الله عليهم وسلم ، ثم من يليهم ، وذلك بحسب تهذيب النفس والعكوف على هذه الجنبة ، وهذا هو المعنى بقوله تعالى :

﴿إِذَا أَيَّدْتُكَ بِرُوحِ الْقَدْسِ﴾<sup>(٢)</sup> ، وقال تعالى في الأولياء : «أُولَئِكَ  
كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِّنْهُ﴾<sup>(٣)</sup> .

وهذا النفس الذي يستمد هنا في هذا النص من روحانيات الملائكة هو المعبر عنه عنده في مشكاة الأنوار : ( بالروح القدسي النبوي : المنسوب إلى الأولياء إذا كان في غاية الشروق والصفاء وكانت الروح المفكرة منقسمة إلى ما يحتاج إلى تعليم وتبنيه ومدد من خارج حتى يستمر في أنواع المعارف ، وبعضها يكون في شدة الصفاء كأنه يتربى بنفسه من غير مدد من خارج ، وبالحربي أن يعبر عن الصافي البالغ الاستعداد بأنه : يكاد زيته يضي ، ولو لم تمسسه نار إذ في الأولياء من يكاد يشرق نوره حتى يكاد يستغني عن مدد

(١) انظر الإحياء ٢٤ / ٣ .

(٢) سورة المائدة ، آية ( ١١٠ ) .

(٣) سورة المجادلة ، آية ( ٢٢ ) . سراج السالكين ١٠٤ .

الأنبياء ، وفي الأنبياء من يكاد ضوءه يستغنى عن مدد الملائكة )<sup>(١)</sup> .

( فالأنبياء والأولياء انكشف لهم الأمر وفاض على صدورهم النور لا بالتعلم والدراسة والكتابة للكتب ، بل بالزهد في الدنيا والتبري من علائقها وتفريح القلب من شواغلها والإقبال بكتنه الهمة على الله تعالى فمن كان الله كان الله له )<sup>(٢)</sup> .

( الواقع في القلب بغير حيلة وتعلم واجتهد من العبد ينقسم إلى ما لا يدرى العبد أنه كيف حصل له ومن أين حصل ؟ وإلى ما يطلع معه العبد على السبب الذي منه استفاد ذلك العلم وهو مشاهدة الملك الملقي في القلب .

وال الأول : يسمى إلهاماً ونفثاً في الروع . والثاني : يسمى وحياً وتحتتص به الأنبياء .

وال الأول : يختص به الأولياء ، والأصناف .

والذي قبله - وهو المكتسب بطريق الاستدلال يختص به العلماء )<sup>(٣)</sup> . ويوضح الإمام الغزالى مراده بهذا العلم الذي لا يطلع العبد معه على السبب الذي منه استفاده فيقول : ( اعلم بأن العلم اللدنى وهو : سريان نور الإلهام يكون بالتسوية كما قال تعالى : « وَقَسَى وَمَا سَوَّى » )<sup>(٤)</sup> .

( والإلهام أثر الوحي ، فإن الوحي هو تصريح الأمر الغيبى والإلهام تعرىضه ، والعلم الحاصل عن الوحي يسمى علمـا نبويا ، والذى يحصل عن الإلهام يسمى علمـا لـدىـنا ، والعلم اللـدىـنى هو الذى لا واسـطة فى حـصـولـه بين

(١) السابق ، ١٧٠ ، ١٧١ .

(٢) الإحياء ، ٢١/٣ .

(٣) السابق .

(٤) سورة الشمس ، آية (٧) .

النفس وبين الباري ، وإنما هو كالضوء من سراج الغيب يقع على قلب صاف فارغ لطيف )<sup>(١)</sup> .

وبعد تقرير الإمام الغزالى أن العلم الإنساني يحصل من طريقين : أحدهما : التعلم الإنساني . والثانى : التعلم الربانى . يقول :

( وأما التعلم الربانى فيكون على وجهين ، أحدهما : من خارج وهو التحصيل بالتعلم ، والأخر : من داخل وهو الاشتغال بالتفكير ، والتفكير من الباطن بمنزلة التعلم في الظاهر . . . إلى أن قال بعد ضرب أمثلة للمعلم والمتعلم .

( الطريق الثاني : وهو التعليم الربانى على وجهين :

الأول : إلقاء الوحي وهو أن النفس إذا كملت ذاتها يزول عنها دنس الطبيعة ودرن الحرص والأمال الفانية .

وتقبل بوجهها على بارئها ومنتجتها وتتمسك بوجود مبدعها وتعتمد على إفادته وفيض نوره ، والله تعالى بحسن عنایته يقبل على تلك النفس إقبالاً كلياً . وينظر إليها نظراً إليها ويتخذ منها لوحأً . ومن النفس الكلى قلماً وينقش فيها جميع علومه ، ويصير العقل الكلى للمعلم ، والنفس القدسية للمتعلم فيحصل جميع العلوم لتلك النفس وينقش فيها جميع الصور من غير تعلم وتفكير ، ومصداق لهذا قوله تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم : « وَعَلِمَكُمْ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ »<sup>(٢)</sup> إلى أن قال :

( الوجه الثاني : هو الإلهام ، والإلهام تنبية النفس الكلية للنفس الجزئية الإنسانية على قدر صفاتها وقبولها وقوة استعدادها . . فمن إفاضة العقل الكلى يتولد الإلهام ومن إشراق النفس الكلية يتولد الإلهام ، فالوحي حلية الأنبياء ، والإلهام زينة الأولياء . . فالعلم اللدنى يكون لأهل النبوة والولاية كما كان

(١) الرسالة اللدنية ١٠٥ و ١١٠ ، ١١١ .

(٢) سورة النساء ، آية ( ١١٣ ) .

للخضر عليه السلام حيث أخبر تعالى عنه، فقال: «وَعَلِمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمًا»<sup>(١)</sup> .. فإذا أراد الله تعالى بعد خيرا رفع الحجاب بين نفسه وبين النفس التي هي اللوح ، فيظهر فيها أسرار بعض المكنونات وانتقش فيها معاني تلك المكنونات فتعبر النفس عنها كما تشاء لمن شاء من عباده ، وحقيقة الحكمة تناول بالعلم اللدني وما لم يبلغ الإنسان هذه المرتبة لا يكون حكيمًا لأن الحكمة من موهاب الله تعالى : «يُوتِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُوتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ حِكْمَةً كَثِيرًا وَمَا يَدْكُرُ إِلَّا أُتْلُوا أَلَّابِقُ»<sup>(٢)</sup> .

وذلك لأن الوالصلين إلى مرتبة العلم اللدني مستغلوون عن كثرة التحصل على وتعب التعليم فيتعلمون قليلا ويعملون كثيرا ويتعبون يسيرا ويستريحون طويلا<sup>(٣)</sup> .

ويعتبر الإمام الغزالى القلب محلًا للعلم فلذلك عول كثيرا على تجليته وصقله ليكون كالمرآة التي تتجلى فيها الصور عند المقابلة ، واهتم كثيرا بإزالة الحجب التي تمنع من الفيض والكشف والإلهام واعتنى بضرب الأمثلة وشرحها كل ذلك ليقنع القارئ بأن القلب وعاء صالح لأن تتفجر فيه أنهار العلوم من الداخل عند تنقيتها وتطهيره كما هو صالح أيضا لاستقبالها من الخارج وأن أولياء الصوفية يعملون في جلاء القلوب وتطهيرها وتصفيتها فقط ، وأن العلماء يعملون على اكتساب العلوم واجتلاقها إلى القلب<sup>(٤)</sup> .

قال : ( فاعلم أن أرباب القلوب يكافشون بأسرار الملوك تارة على سبيل الإلهام بأن يخطر لهم على سبيل الورود عليهم من حيث لا يعلمون ، وتارة على سبيل الرؤيا الصادقة وتارة في اليقظة على سبيل كشف المعاني بمشاهدة الأمثلة - كما يكون في المنام - وهذا أعلى الدرجات وهي من درجات النبوة

(١) سورة الكهف ، آية (٦٥) .

(٢) سورة البقرة ، آية (٢٦٩) .

(٣) الرسالة اللدنية ١٠٢-١٠٧ .

(٤) انظر الإحياء ٣/١٥ وما بعدها .

العالية ، كما أن الرؤيا الصادقة جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة . فإياك أن يكون حظك من هذا العلم إنكار ما جاوز حد قصورك فيه هلك المتحذلقون من العلماء الزاعمون أنهم أحاطوا بعلوم المعقول ، فالجهل خير من عقل يدعو إلى إنكار مثل هذه الأمور لأولياء الله تعالى ، ومن أنكر ذلك للأولياء لزمه إنكار الأنبياء وكان خارجاً عن الدين بالكلية )<sup>(١)</sup> .

( فلم يفارق الإلهام الاكتساب في نفس العلم ولا في محله ولا في سببه ولكن يفارقه من جهة زوال الحجاب ، فإن ذلك ليس باختيار العبد ، ولم يفارق الوحي الإلهام في شيء من ذلك بل في مشاهدة الملك المفید للعلم ، فإن العلم إنما يحصل في قلوبنا بواسطة الملائكة وإليه الإشارة بقوله تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ لِشَرِّيْرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِنْ وَرَائِيْ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ ﴾ )<sup>(٢)</sup> .

فمن هذه النصوص تتضح لنا الأمور الآتية :

أـ الإمام الغزالى صوفي متمسك بنظرية المعرفة الفيضية والكشف والإلهام الباطنى الحاصل عن التصفية الرياضية والمجاهدات الصوفية الذين هم عنده : ( السابقون لطريق الله تعالى خاصة . . . ومن أول الطريقة بتبتدئ المشاهدات والمكاشفات ، حتى إنهم في يقظتهم يشاهدون الملائكة وأرواح الأنبياء ، ويسمعون منهم أصواتاً ويتقبسون منهم فوائد .

ثم يترقى الحال إلى مشاهدة الصور والأمثال إلى درجات يضيق عنها نطاق النطق . . . )<sup>(٣)</sup> .

وعلى هذا فما الفرق بين أنبياء الله تعالى ورسله وأولياء الصوفية ؟ إن الباحث لا يجد فرقاً واضحاً يمكن أن يميز به الوحي عن هذه المشاهدات

(١) السابق ٧٨/١ .

(٢) سورة الشورى ، آية (٥١) . السابق ٣/٢٠ وما بعدها ٢٨٢٢ .

(٣) المتقذر ٦٢ ، ٦٣ .

والمحاكشات والسماع للأصوات واقتباس الفوائد إلا أن الغزالى في بعض نصوصه السابقة يقرر أن الإلهام يفارق الوحي في مشاهدة النبي للملك ومخاطبته له ويؤكد في أقواله الآتية أن النبوة والوحى لا يرقى إلى درجتها الأولى وإنما لهم : ( فاما علم الوحي فكما أن النفس دون العقل فالولي دون النبي ، فكذلك الإلهام دون الوحي فهو ضعيف بنسبة الوحي قوي بإضافة الرؤيا والعلم علم الأنبياء والأولياء )<sup>(١)</sup> ، ( ومعلوم أنه لا رتبة فوق النبوة ولا شرف فوق الوراثة لتلك الرتبة )<sup>(٢)</sup> .

وفي تحصيل العلوم واكتسابها وتفاضل المعارف في ذاتها يقرر الإمام الغزالى أنها : تحصل لبعض القلوب بإلهام إلهي على سبيل المبادأة والمكاشفة ، ولبعضهم بتعلم واكتساب ، وقد يكون سريع الحصول وقد يكون بطيء الحصول ، وفي هذا المقام تباين منازل العلماء والحكماء والأنبياء والأولياء ، فدرجات الترقى فيه غير محصورة إذ معلومات الله سبحانه لا نهاية لها .

وأقصى الرتب رتبة النبي الذي تنكشف له كل الحقائق أو أكثرها من غير اكتساب وتكلف بل بكشف إلهي في أسرع وقت )<sup>(٣)</sup> .

وإذا قلنا بأن الإمام الغزالى في هذه النصوص يفرق بين النبوة والولاية في درجة تحصيل أو حصول المعارف في القلب أو النفس من حيث قوة الوحي إلى الأنبياء عليهم الصلاة والسلام لمشاهدة الملك وسرعة التحصيل بلا مجهد يبذل ودرجة الانكشاف مما يتربّ عليه أن النبوة والأنبياء لا درجة فوقها ولا شرف يدانيها فإنه كان لا ينبغي له أن يلتزم الملازمة بين الأنبياء والأولياء في

(١) الرسالة اللدنية ١٠٥ .

(٢) الإحياء ١٢/١ ، ١٣ ، ١٣ .

(٣) الإحياء ١١/٣ وانظره في ميزان العمل ٢٠-٢٢ .

نصوصه وخصوصا عند الحديث عن علوم الأنبياء والوحي ودرجاته وكذلك من غير المستساغ في هذا المجال مقارنتهم في العلم اللدني إذ لا مقارنة بين علم إلهي ورباني معصوم من الشيطان والناس وبين ما يقع من واردات وخواطر وإلهامات من غير برهان عليها بل هي ومن صدرت عنه عرضة لفساد القلب والمزاج وتلاعيب الشيطان فالعلم اللدني رباني وشيطاني ولا عصمة إلا لمن عصمه الله تعالى<sup>(١)</sup>.

ب - وندرك من خلال نصوص الإمام الغزالى أن الولاية عنده لها مكانة عالية رفيعة وأن للأولياء كرامات كما لهم علوم وإلهامات .

ولكنه ليس كغيره من غلاة الصوفية الذين أحدوا في الولي ، ورفعوه فوق درجته حتى عطلوه بذلك من الولاية أصلا<sup>(٢)</sup> .

ولئن فارق هؤلاء فقد فارق الأصول التي أخذوا منها تفضيل العارف أو الفيلسوف الكامل على النبي ، كما جانب طريق الرافضة القائلين بالعصمة وختم الولاية<sup>(٣)</sup> .

جـ- يجتهد الإمام الغزالى في حشد ما يمكنه من شواهد النقل أو تيسير له من التجارب والمشاهدات والحكايات ليقنع الناس بأن المجاهدات الصوفية والرياضات العملية والعكوف في الخلوة أسباب ظاهرة لتحصيل الولاية التي ينفتح لصاحبها أبواب الغيب ويفتح له باب في داخل قلبه تنبئ منه العلوم والمعارف بدون تعلم<sup>(٤)</sup> .

(١) انظر الصوفية في نظر الإسلام ، ٤٠٣ ، أبو حامد الغزالى والتصوف . ١٧٢

(٢) انظر للإحياء ١٢/١ والقسطاس المستقيم ٦ ، ٧ ومجموعة الرسائل ١٠٧ وقارن بما في التصوف الإسلامي بين الدين والفلسفة ٧٤ ، ١٧٨ ، ٢٣٣ وما يceed .

(٣) انظر الاقتصاد في الاعتقاد ١٢٥ و ١٤٤ و ١٥٢ و ١٥٧ وما بعدها . والمنقد ٨٢ والقسطناس المستقيم ٤٦-٤٢ و كتاب الاملاء في إشكالات الاحياء ٣٩ و ٤٤ و ٤٦ و ٤٧ .

(٤) انظر الرسالة اللدنية ١١٠ ، ١١١ والإحياء ٢٥/٣ وما بعدها .

ومن يجحد ذلك في نظره كالجادل لأصل النبوة إلا أن الدليل القاطع كما يقول - الذي لا يقدر أحد على جحده أمران :

أحدهما : عجائب الرؤيا الصادقة . . .

والثاني : إخبار رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الغيب وأمور في المستقبل كما اشتمل عليه القرآن وإذا جاز ذلك للنبي جاز لغيره إذ النبي عبارة عن شخص كوشف بحقائق الأمور وشغل بإصلاح الخلق فلا يستحيل أن يكون في الوجود شخص مكاشف بالحقائق ولا يستغلى بإصلاح الخلق ، وهذا لا يسمى نبيا بل يسمى وليا ، فمن آمن بالأنبياء وصدق بالرؤيا الصحيحة لزمه لا محالة أن يقر بأن القلب له بابان :

باب إلى خارج وهو الحواس ، وباب إلى الملائكة من داخل القلب وهو باب الإلهام والنفث في الروع والوحى ، فإذا أقر بهما جميعا لم يمكنه أن يحصر العلوم في التعلم ومبشرة الأسباب المألوفة ، بل يجوز أن تكون المجاهدة سبيلا إليه )<sup>(١)</sup> .

فهذا الولي المكاشف الذي لقلبه باب داخل تنفجر منه العلوم ولا يستغلى بإصلاح الخلق أمره محير لأن الحقائق الذي كوشف بها إما أن تكون فهماً في كتاب الله تعالى أو سنة رسوله فهذا عالم عليه أن يعمل لإصلاح عباد الله ونشر ما فتح الله به عليه طلبا للثواب ورهبا من العقاب وعلى كل فالعمل هنا بالوحى المعصوم لا بالإلهامات والوساوس والخطرات .

وإما أن يكون ما يكشف به من الحقائق فيه مخالفة أو زيادة أو نقص على الوحي المعصوم فهذا لا يلحق صاحبه في معارفه وأحواله بالأنبياء والأولياء بل هو من إخوان الشياطين الذين أخبر الله تعالى بتنزل الشياطين عليهم قال تعالى : « هَلْ أُنَتَّكُمْ عَلَىٰ مَنْ تَنَزَّلُ الشَّيَاطِينُ ﴿١٣﴾ تَنَزَّلُ عَلَىٰ كُلِّ أَفَّاكٍ أَشَيْرٍ يُلْقَوْنَ السَّعْدَ وَأَكْثَرُهُمْ كَذَّابُونَ » )<sup>(٢)</sup> .

(١) الإحياء ٣/٢٧ .

(٢) سورة الشعراء ، آية ( ٢٢٣-٢٢١ ) .

ولعل الإمام الغزالى أحس بما في نصه السابق من محذور فأتبעה بالحديث عن تسلط الشيطان على القلب الأمر الذي يجعل الباحث ينظر إلى نصوص الإمام الغزالى بأن حكماته فيها نسبة أو متعارضة ويفصل بينها من الجزم بالتعارض ما فيها من نسبة مع الحذر الواضح في العبارات<sup>(١)</sup>.

والخلاصة باختصار هي :

١- أن الإمام الغزالى يرفع درجة أولياء الصوفية إلى ما يقارب مقام النبوة في المعرف والعلوم والاطلاع على الغيب ومشاهدة الملائكة وأرواح الأنبياء<sup>(٢)</sup>.  
هذا مع تأكيده على أن الوحي قطعي يقتني يختص به الأنبياء وأنه لا مقام ولا شرف بعد النبوة .

٢- يكثر الإمام الغزالى من عجائب القلب ليبرهن من خلالها على أنه بالمجاهدة يصير المريد السالك ولِيَ اللَّهُ عارفاً صاحب فيوضات ريانة وإلهامات<sup>(٣)</sup> .

وفي سبيل ذلك استدل بذلك بآيات والأحاديث والتجارب والحكايات . ثم يعود بعد ذلك لينبه على أن الشيطان مسلط على بني الإنسان إلا من عصمه الله تعالى منه ، ولا عصمة إلا للأنبياء فيبقى ما أتعب نفسه في إثباته عديم الفائد إذ لم يكن محل ثقة مهما ادعى لصاحبه الحفظ وكما يقول : ولا عصمة<sup>(٤)</sup> .

٣- استخدم الإمام الغزالى في مباحث الولاية المصطلحات الفلسفية ووظف النظرية الإشراقية إلا أن ذلك في نظري وإن اعتبرناه مخالفًا لمنهج أهل السنة وتأثيرًا بالمناهج المنحرفة فلا يصل بنا إلى الحكم الجازم بأن الإمام الغزالى قد

(١) انظر مثلاً معراج السالكين ١٠٤ ومشكاة الأنوار ومشكاة الأنوار ١٧٠ ، ١٧١ والإحياء ٢١/٣ والرسالة اللدنية ١٠٥ وقارن بما في الفلسفة التورانية القرآنية ١٤٥ وما بعدها .

(٢) الرسالة اللدنية ١٠٦ ، ٧٠٧ والإحياء ١١/٣ وما بعدها .

(٣) المرجع السابق ٢٨٢٠ . ومشكاة الأنوار ١٣٧-١٤١ .

(٤) المنقد ٦٤-٦٢ ، ٨١ ، ٨٢ والاقتصاد في الاعتقاد ١٥٢ .

الفلاسفة في المصطلحات على الإطلاق أو اتبعهم في ظاهر الاعتقاد بل الظاهر أنه حاول أن يستفيد من طريقتهم في البحث والاستخراج والتنقيب عن الحقائق والوقوف على الأسرار ليكون منهاجاً إسلامياً خاصاً به فوقاً فيما يستدرك عليه لوضوح المناهج الإسلامية وسلامتها ومهارة العلماء فيما يعد انحرافاً عنها أو ميلاً عنها أو حتى خلطها فيها أو بها<sup>(١)</sup>.

٤- ومن هنا لم يتضح لي أن فلاسفة المتصوفة وزنادقتهم بعد الإمام الغزالى اعتمدوا عليه في شيء لأمور :

أ - أن النظريات الإشراقية والمصطلحات الفلسفية كانت قبل كتب الإمام الغزالى ولها مروجون وأتباع مارقون<sup>(٢)</sup>.

ب - أن الإمام الغزالى ظل متمسكاً في جميع أطوار حياته بوجوب اتباع الشريعة وتحكيمها على جميع الناس فلاسفة وحكماء وعلماء وعوام<sup>(٣)</sup>.

ج - أن بحث الإمام الغزالى في الولاية والوصول إليها ظل في نطاق الشريعة الإسلامية بدليل البحث لكل خطوة عن شاهد من الكتاب أو السنة أو حكاية عن مشهور بالصلاح<sup>(٤)</sup>.

د يشun الإمام الغزالى على أهل الشطح والطامات والاتحاد والحلول ووحدة الوجود وإخوان الصفا وزنادقة الفلسفة وأهل السحر والشعوذة والطلسمات<sup>(٥)</sup>. وهذا على ما في منهجه من أمور غير مرضية وعبارات غير مستساغة وتتكلفات وتمحالت لوجهة النظر ومبالغات يردها السمع والبصر .

والله أعلم .

(١) انظر مشكاة الأنوار ١٥٩-١٥١ و ١٧١-١٦٥ وانظر القسطاس المستقيم ٣٠-١٢ .

(٢) انظر التصوف الإسلامي بين الدين والفلسفة ١٠١-٧٤ وقارن بما في ١٩٥ منه .

(٣) انظر مشكاة الأنوار ١٦٢-١٦٠ وقارن بما في كتاب الإمام عن إشكالات الإحياء ٤٦-٤٧ والمنقد ٧٧ ، ٨١ ، ٨٢ وانظر نظرية المعرفة بين القرآن والفلسفة ١١٢ .

(٤) انظر الإحياء ٢٠ / ٣ وما بعدها وقانون التأويل ١٢٨-١٢٦ .

(٥) انظر الإحياء ٤١-٣٨ والمنقد ٢٣ و ٣١ وما بعدها . والمقصد الأسبق ١٣٩-١٣٤ .

## المبحث الثاني

### رأي شيخ الإسلام ابن تيمية

إن الباحث المطلع على كتب شيخ الإسلام بن تيمية في العقيدة والتصوف والفلسفة والمنطق ليجد أن الولاية وما يهدم عن طريقها أو باسمها من أصول الدين أمر شغل باله وأخذ حيزاً واسعاً من اهتماماته حتى لا يمنعه طول الاستطراد من العودة لها ، ولا قصر المسألة المطروحة عليها من تطويلها حتى تناهياً الأمر الذي وسع على الباحث الفكرة وشعب عليه النظرة مع أن المباحث الأصلية يمكن حصرها فيما يأتي :

أ - ما هي الولاية في اللغة والشرع ؟

ب - وما الذي دسه فلاسفة المتصوفة في الإسلام عن طريقها ؟

ج - وما الأسلوب الذي اتبعه شيخ الإسلام لبيان فضائحهم وكشف مصادرهم ومقاصدهم ؟

فلنلدخل في أعمق شيخ الإسلام ابن تيمية بحثاً عن إجابة شافية على هذه الأسئلة .

أ - قال في تعريف الولاية لغة : ( والولاية ضد العداوة ، وأصل الولاية المحبة والقرب ، وأصل العداوة البغض والبعد ، وقد قيل : إن الولي سمي ولينا من مواليه للطاعات أي متابعته لها ، والأول أصح .

والولي القريب ، فيقال : هذا يلي هذا أي يقرب منه )<sup>(١)</sup> .

هذا في اللغة ، أما في الاصطلاح الشرعي فإن : ( أولياء الله عنده في الشرع هم المؤمنون المتقوون ، فبحسب إيمان العبد وتقواه تكون ولائيته لله

---

(١) مجموع الفتاوى١١/١٦٠ ، ١٦١ وانظر الفرق بين الولاية والولاية في درء تعارض العقل والنقل ٧/٢٨ ، ٢٩ .

تعالى ، فمن كان أكمل إيماناً وقوياً كان أكمل ولية الله تعالى ، فالناس متفاضلون في ولية الله عز وجل بحسب تفاضلهم في الإيمان والقوى .

فإذا كان ولی الله هو المواقف المتابع له فيما يحبه ويرضاه ويبغضه ويسخطه ويأمر به وينهى عنه كان المعادي لوليته معاديا له . . .<sup>(١)</sup> .

( والولي المطلق : هو من مات على ذلك )<sup>(٢)</sup> ، وهذا أمر لا يعلمه الخلق فإن تعين تحسين الظن بالمؤمن التقى المتبوع للكتاب والسنّة تعينت إساءة الظن بالكافر والفاشق لما قام به في الحال من أسباب غضب الله تعالى .

وهذا هو الموقف الوسط الذي ارتضاه شيخ الإسلام عند مناقشته لأقوال الصوفية وغيرهم في مسألة الحكم بولادة المعين من المسلمين إذ يقول : إن للعلماء والصوفية فيها قولين ، وأن الأولى بالتحقيق الجمع بين القولين : فيحكم لمن قام به الإيمان والعمل الصالح بولادة الله تعالى لمحبة الله تعالى لما قام به من الخير ، وإن كان في علم الله أنه يوافي كافراً مرتدًا .

كما أنه يحكم لمن قام به الكفر والفسق بعدم الولادة الله تعالى لبغض الله تعالى لما قام به ، وإن كان في علم الله أنه يوافي مؤمناً . وأن من كوشف بعاقبته من المكاشفين أو عاقبة غيره لا يجوز له القطع على ذلك .

( لأن كثيراً من يظن به أنه حصل له هذا الكشف يكون ظاناً في ذلك ظناً لا يغنى من الحق شيئاً )<sup>(٣)</sup> .

( فأولياء الله المتقدون هم المقتدون بمحمد صلى الله عليه وسلم . . ففيؤيدهم بملائكته وروح منه ، ويقذف الله في قلوبهم من أنواره ، ولهم الكرامات التي يكرم الله بها أولياءه المتقدرين ، وخيار أولياء الله كراماتهم لحجّة في الدين أو لحاجة بال المسلمين كما كانت معجزات نبيهم صلى الله عليه وسلم كذلك . . .

(١) السابق ١٦١/١٧٥ وقارن بدرء التعارض ٧/٣٠ .

(٢) مجموع الفتاوى١/٢٦ وانظر ٦١ منه .

(٣) السابق ٦٥/١١ وانظر القرطبي١/٢٩٧ ، ٢٩٨ .

وكرامات أولياء الله إنما حصلت ببركة اتباع رسوله صلى الله عليه وسلم ، فهي في الحقيقة تدخل في معجزات الرسول صلى الله عليه وسلم <sup>(١)</sup> .

ويقرر شيخ الإسلام ابن تيمية أن الإيمان بالأنبياء يقتضي الإيمان بالولاية وما يكرم الله تعالى به أولياءه فيقول :

( ومن أصول أهل السنة والجماعة : التصديق بكرامات الأولياء ، وما يجري الله على أيديهم من خوارق العادات في أنواع العلوم والمكاففات وأنواع القدرة والتأثيرات كالمأثور عن سالف الأمم في سورة الكهف وغيرها ) <sup>(٢)</sup> .

ويصرح باستبعاد قول المتكلمين ومن نفي كرامات الأولياء ودلالتها على صدق الرسول صلى الله عليه وسلم وغير ذلك ثم قال : ( القول الثاني وهو الصحيح : أن آيات الأولياء هي من جملة آيات الأنبياء فإنها مستلزمة لنبوتهم ، ولصدق الخبر بنبوتهم ، فإنه لو لا ذلك لما كان هؤلاء أولياء ، ولم تكن لهم كرامات لكن يحتاج أن يفرق بين كرامات الأولياء وبين خوارق السحرة والكهان ، وما يكون للكفار والفساق وأهل الضلال والغبي بإعانة الشياطين لهم ، كما يفرق بين ذلك وبين آيات الأنبياء والفرق بين ذلك كثيرة ) <sup>(٣)</sup> .

( فآيات الأنبياء مستلزمة لصدقهم ، وصدق من صدقهم ، وشهد لهم بالنبوة ، والآيات التي يبعث الله بها أنبياءه قد يكون لأنبياء آخر ، مثل إحياء الموتى ، فقد يكون لغير واحد من الأنبياء ، كما قد وقع لطائفة من هذه الأمة ومن أتباع عيسى ، فإن هؤلاء يقولون نحن إنما أحيا الله الموتى على أيدينا لتابع محمد صلى الله عليه وسلم أو المسيح عليه السلام ، فإذا يماننا بهم وتصديقنا لهم أحيا الله الموتى على أيدينا ، فكان إحياء الموتى مستلزمًا لتصديقه عيسى ومحمد عليهمما الصلاة والسلام ، لم يكن قط مع تكذيبهما ،

---

(١) السابق ٢٧٤ .

(٢) السابق ١٥٦ / ٣ وقارن بما في النباتات ٣٠٧ .

(٣) النباتات ٣٠٧ .

فصار آية لنبوتهم وهو أيضاً آية لنبوة موسىٰ وغيره من أنبياءبني إسرائيل الذين أحيا الله الموتى على أيديهم<sup>(١)</sup>.

( وأيضاً فإن كرامات الأولياء معتادة من الصالحين ، ومعجزات الأنبياء فوق ذلك ، فانشقاق القمر والإتيان بالقرآن ، وانقلاب العصا حية وخروج الدابة من صخرة لم يكن مثله للأولياء ، وكذلك خلق الطير من الطين ، ولكن آياتهم صغار وكبار كما قال الله تعالى : « فَأَرَنَا أَلْأَيَّةَ الْكُبُرَى »<sup>(٢)</sup> .

فلله تعالى آية كبيرة وصغيرة ، وقال لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم : « لَقَدْ رَأَى مِنْ مَا يَنْتَرِي رَبِيعَ الْكَبُرَى »<sup>(٣)</sup> .

وأما الآيات الصغرى فقد تكون للصالحين مثل تكثير الطعام ، فهذا قد وجد لغير واحد من الصالحين ، لكن لم يوجد كما وجد للنبي صلى الله عليه وسلم أنه أطعم الجيش من شيء يسير ، فقد يوجد لغيرهم من جنس ما وجد لهم ، لكن لا يماثلون في قدره ، فهم مختصون إما بجنس الآيات فلا يكون لهم كالإتيان بالقرآن وانشقاق القمر وقلب العصا حية ، وانفلاق البحر ، وأن يخلق من الطين كهيئة الطير . وإنما بقدرها وكيفيتها<sup>(٤)</sup> .

ويؤكد هذا النص بنصوص أخرى توضحه أكثر فيقول :

( ثم الكرامات يخص - الله - بها المؤمنين من الطائعين ، وأما آيات الأنبياء التي بها ثبت نبوتهم ، وبها وجب على الناس الإيمان بهم ، فهي أمر يخص الأنبياء لا يكون للأولياء ولا لغيرهم ... وأما مصدقوهم فهم معترفون بأن ما يأتون به هو من آيات الأنبياء مع أنه لا تصل آيات الأتباع إلى مثل آيات المتبوع مطلقاً )<sup>(٥)</sup> .

(١) السابق ٢٩٨.

(٢) سورة النازعات ، آية (٢٠).

(٣) سورة النجم ، آية (١٨).

(٤) النبوات ٢٩٦.

(٥) السابق ٣٢٨ ، ٣٢٩ وقارنه بما في الاقتصاد في الاعتقاد .

ذلك أنه : ( قد اتفق سلف الأمة وأئمتها وسائر أولياء الله تعالى على أن الأنبياء أفضل من الأولياء الذين لبسوا بأنبياء ، وقد رتب الله عباده السعداء المنعم عليهم أربع مراتب فقال تعالى : « وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الْمُتَّقِينَ أَفَمَنْ أَنْتُمْ مِنَ الْمُتَّقِينَ وَالْمُصَدِّقِينَ وَالشَّهَادَاءِ وَالصَّلِّيْجِينَ وَحَسَنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا »<sup>(١)</sup> . )

ومن الفروق المهمة أيضاً عند شيخ الإسلام بن تيمية بين الأنبياء والأولياء : أن النبي معصوم من إيحاء الشيطان لأن الله تعالى هو الذي يبنئه ولا يقبل أمر غير الله ولا إيحاءه ولذا :

( فإذا أخبر بما أنبأ الله وجب الإيمان به ، فإنه صادق مصدق ، ليس في شيء مما أنبأ الله به شيء من وحي الشيطان ، وهذا بخلاف غير النبي فإنه ، وإن كان قد يلهم ويحدث ويوحى إليه أشياء من الله ويكون حقاً ، فقد يتلقى الشيطان إليه أشياء ، ويشتبه هذا بهذا ، فإنه ليس نبياً لله ، كما أن الذي يأمر بطاعة الله غير الرسول ، وإن كان أكثر ما يأمر به هو طاعة الله فقد يغلط ، ويأمر بغير طاعة الله ، بخلاف الرسول المبلغ عن الله فإنه لا يأمر إلا بطاعة الله قال تعالى : « مَن يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أطَاعَ اللَّهَ »<sup>(٢)</sup> . )

وقال تعالى : « وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا يُطْكِعَ بِإِذْنِ اللَّهِ »<sup>(٣)</sup> .

( وليس من شرط ولی الله أن يكون معصوماً لا يغلط ولا يخطيء .. بل يجوز أن يخفى عليه بعض علم الشريعة ويجوز أن يشتبه عليه بعض أمور الدين ... وخيار الأمور أو ساطها وهو أن لا يجعل - الولي - معصوماً ولا مأثوماً إذا كان مجتهداً مخططاً ، فلا يتبع في كل ما يقوله ، ولا يحكم عليه بالكفر والفسق مع اجتهاده )<sup>(٤)</sup> .

(١) سورة النساء ، آية (٦٩) . مجموع الفتاوى ١١/٢٢١ .

(٢) سورة النساء ، آية (٨٠) .

(٣) سورة النساء ، آية (٦٤) .

(٤) مجموع الفتاوى ١١/٢٠٤ و ٢٠١ وقارن بما في : درء تعارض العقل والنقل ٢٠٩/٨ وبغية المرتاد ٤٩٦ ، ٤٩٧ ، ٥٠١ وما بعدها والرد على المنطقين ٥١٤ وما بعدها .

والغالب في المتبوع للكتاب والسنة مع العلم بهما أن يورثه ذلك نوراً إيمانياً وفراسة صائبة كما يدل على ذلك القرآن الكريم والستة المطهرة .

قال الله تعالى : « يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقْوَى اللَّهُ وَآمَنُوا بِرَسُولِهِ يُؤْتَكُمْ كِفَلَيْنِ مِنْ رَحْمَتِهِ وَيَجْعَلُ لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ »<sup>(١)</sup> .

وقال تعالى : « وَكَذَلِكَ أُرْجِنَنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَنْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاكَ نُورًا يُهْدِي بِهِ مَنْ شَاءَ مِنْ عَبْدَنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ »<sup>(٢)</sup> .

( فمن كان بهذه المثابة فرق بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان لأن الله قد قذف في قلبه من نوره<sup>(٣)</sup> .

ولذا كان عمر رضي الله عنه يقول : اقتربوا من أفواه المطيعين ، واسمعوا منهم ما يقولون فإنه تجلّى لهم أمر صادقة .

وهذه الأمور الصادقة التي أخبر بها عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنها تجلّى للمطيعين هي الأمور التي يكشفها الله عز وجل لهم .

فقد ثبت أن لأولياء الله مخاطبات ومكاففات ، فأفضل هؤلاء في هذه الأمة بعد أبي بكر عمر بن الخطاب رضي الله عنهم .

فإن خير هذه الأمة بعد نبيها - صلى الله عليه وسلم - أبو بكر ثم عمر - رضي الله عنهم<sup>(٤)</sup> .

فأبو بكر صديق لا يأخذ إلا عن النبي المعصوم وعمر محدث قد يلهم ويجرى على قلبه ولسانه الحق ولكن يجب عليه أن يعرض ما يقع له على الكتاب والستة إذ لا عصمة من الخطأ والضلالة إلا باتباعهما ، وهذا ما كان عليه عمر رضي الله عنه : ( فلو كان غير الرسول معصوماً فيما يأمر به وينهى عنه

(١) سورة الحديد ، آية (٢٨) .

(٢) سورة الشورى ، آية (٥٢) .

(٣) مجمع الفتاوى ١١/٢١٧ .

(٤) السابق ٢٠٥ و ٢٠٧ و انظر درء تعارض العقل والنقل ٨/١٣٥ .

لكان حكمه في ذلك حكم الرسول والنبي المبعوث إلى الخلق ورسول إليهم ، بخلاف من لم يبعث إليهم . . . فإن العصمة في ذلك ليست لغير الأنبياء عليهم السلام بل كان من سوى الأنبياء يؤخذ من قوله ويترك ، ولا تجب طاعة من سوى الأنبياء والرسل في كل ما يقول - لذا أمر الله عند - التنازع بالردد إلى الله وإلى الرسول ، إذ المعصوم لا يقول إلا حقا ، ومن علم أنه قال الحق في موارد النزاع وجب اتباعه ، كما لو ذكر آية من كتاب الله تعالى ، أو حدثنا ثابت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم يقصد به قطع النزاع .

أما وجوب اتباع القائل في كل ما يقوله من غير ذكر دليل يدل على صحة ما يقول فليس بصحيح ، بل هذه المرتبة هي مرتبة الرسول التي لا تصلح إلا له . . .<sup>(١)</sup>

( وكل من ليسبني ، فليس برسول الله وليس بمعصوم وإن كان له خوارق عادات كأولياء الله من المسلمين وغيرهم ، فإنه وإن كانت لهم كرامات من الخوارق ، فليسوا معصومين من الخطأ ، والخوارق التي تجري على يدي غير الأنبياء لا تدل على أن أصحابها أولياء الله عند أكثر العلماء فضلاً عن كونهم معصومين ، فإن ولی الله من يموت على الإيمان )<sup>(٢)</sup> .

وبهذا نكون قد عرفنا من صريح نصوص شيخ الإسلام ابن تيمية :

ما هي الولاية لغة وشرعا ؟

وفهمنا من منطقها ما يأتي :

- ١- أن الولاية بمعناها الصحيح هي القرب والمحبة ، وأن العبد المؤمن إذا تقرب إلى الله تعالى بالطاعات أحبه الله وقربه .
- ٢- لا ولادة إلا عن طريق رسول الله والتزام أوامر الله ونواهيه .
- ٣- فمن التزم شرع الله ووالى طاعة الله تعالى يقذف الله في قلبه من نوره

(١) السابق ٣٥ / ١٢٣-١٢٠ وانظر الرد على المنظقيين ٥٨٧ .

(٢) الجواب الصحيح ٢ / ٨٣ ، ٨٤ وانظر منه ٣١٦ وقارن بما في الرد على المنظقيين ٥١٠ .

وتكون له إلهامات ومكاشفات وفراسة صائبة ، ولكن عليه أن لا يعمل بشيء من ذلك إلا بعد اعتباره بالكتاب والسنة .

٤- لا عصمة لأحد من الناس في الأقوال والأعمال والإلهامات سوى الأنبياء ، لذا لا تجب طاعة أحد سواهم في كل ما يقوله أو يدعو إليه إلا بعد معرفة دليله من الكتاب والسنة .

٥- الكرامات والخوارق التي يجعلها الله لأوليائه من دلائل صدق رسالته وبراهينه على معجزاتهم ، لذلك لا تكون إلا للمتبوع للأنبياء حقا ، وهي كذلك من المعجزات والآيات الصغرى التي لا تبلغ في عظمتها أو مثلها إلى آيات النبوة كما هو ظاهر من الواقع والأمثلة المعروفة في كتب أهل العلم .

الولاية وختمنها :

٦- ضلل في مسألة الولاية وما تمرره طوائف من الأمة ، فطائفة نفتها وكذبت بالكرامات ، وطائفة غلت فيها وبالغت في الادعاءات حتى أحقت الأولياء بالأنبياء ، أو رفعت من هو من أعداء الله إلى ما فوق مقام النبوة والرسالة ، الأمر الذي فتح الباب أمام زنادقة المتكلسفة والصوفية والشيعة للدنس في الإسلام باسم ولاية الله تعالى حتى تعدوا على مقام النبوة وحطوا منه ليرفعوا من أنفسهم بالافتراءات المضادة للولاية رأسا :

(ونجد كثيرا من هؤلاء عمدتهم في اعتقاد كونه ولية الله انه قد صدر عنه مكاشفة في بعض الأمور أو بعض التصرفات الخارقة للعادة... وكرامات أولياء الله تعالى أعظم من هذه الأمور )<sup>(١)</sup> .

(وتارة يدعى أحدهم أنه خاتم الأولياء ظانا أن خاتم الأولياء أفضلهم ، قياسا على خاتم الأنبياء ، ثم يدعون لخاتم الأولياء ما هو أعظم من النبوة والرسالة .

---

(١) مجمع الفتاوى ١١٣ / ١١٤ .

وختام الأولياء كلمة لا حقيقة لفضلها ومرتبتها ، وإنما تكلم أبو عبد الله الترمذى<sup>(١)</sup> بشيء من ذلك غلطا لم يسبق إليه ولم يتابع عليه ، ولم يستند فيه إلى شيء .

وسمى هذا اللفظ هو : آخر مؤمن يبقى ، ويكون بذلك خاتم الأولياء ، وليس ذلك بأفضل الأولياء باتفاق المسلمين ...<sup>(٢)</sup> .

وفي نصوص أخرى يحدد شيخ الإسلام ابن تيمية هذه الطائفة التي صدرت عنها هذه المعتقدات الفاسدة والادعاءات الكفرية الباطلة فيقول : ( ثم صار طائفة من المتأخرین یزعم کل واحد منهم أنه خاتم الأولياء ، ومنهم من یدعى أن خاتم الأولياء افضل من خاتم الأنبياء من جهة العلم بالله وأن الأنبياء يستفیدون العلم بالله من جهته كما یزعم ذلك ابن عربي صاحب كتاب : الفتوحات المکیة ، وكتاب : الفصوص . فخالف الشرع والعقل مع مخالفته جميع أنبياء الله تعالى وأوليائه )<sup>(٣)</sup> .

وغالبا ما یربط شيخ الإسلام ابن تيمية بين معتقدات هؤلاء الملاحدة وبين معتقدات إخوانهم من ملاحدة المتفلسفة الصابئة وزنادقة المتتصوفة الأوائل ليبرهن على أن مصادرهم في كفرهم واحدة ، ومشاربهم — وإن تنوّعت عباراتهم — متّحدة .

وهذا المسار هو الذي تمكّن به من فضحهم وكشف زندقتهم وإعلان كفرهم وسعّيهم في هدم أصول الإسلام التي بني عليها<sup>(٤)</sup> .

(١) هو محمد بن علي بن الحسن بن بشر ، أبو عبد الله الحكيم الترمذى الصوفى ، انظر الطبقات الشافعية ، للسبكي ٢٠ / ٢ وما بعدها .

(٢) بغية المرتاد ٣٩٢ ، ٣٩٣ وقارن بالنبوات ٣١٢ ، ٣١٣ .

(٣) الفتاوى ١١ / ٢٢٣ وانظر شرح العقيدة الأصفهانية ١٥٧-١٥٩ و ١٧٣-١٧٥ . بغية المرتاد ٣٩٢ ، ٣٩٣ وقارن بالنبوات ٣١٢ ، ٣١٣ .

(٤) انظر بغية المرتاد ٢٢٨ ، ٤٩٢ ، ٤٩٣ وقارن بما في كتاب : التنبية والرد على أهل الأهواء والبدع ، تأليف محمد بن أحمد بن عبد الرحمن المطلي الشافعى ط ١ بغداد ٩٣-٩٥ .

قال : ( والمقصود هنا الكلام على النبوة ، فهؤلاء المتكلفة ما قدرها النبوة حق قدرها ، وقد ضل بهم طوائف من المتصوفة المدعين للتحقيق وغيرهم ، وابن عربي وابن سبعين ضلوا بهم ، فإنهم اعتقدوا مذهبهم وتصوفوا عليه ، ولهذا يقول ابن عربي .

إن الأولياء أفضل من الأنبياء ، وأن الأنبياء وسائر الأولياء يأخذون عن خاتم الأولياء علم التوحيد ، وأنه هو يأخذ من المعدن الذي يأخذ منه الملك ، الذي يوحى به إلى الرسول ، فإن الملك عنده هو الخيال الذي في النفس ، وهو جبريل عليه السلام عندهم ، وذلك الخيال تابع للعقل ، فالنبي عندهم يأخذ عن هذا الخيال ما يسمعه من الصوت في نفسه )<sup>(١)</sup> ، ( ومنهم من يقول - أن النبي - ما كان يعلم الحق كما يعلمه نظار الفلاسفة وأمثالهم . وهؤلاء يفضلون الفيلسوف الكامل على النبي ، ويفضلون الولي الكامل الذي له هذا المشهد على النبي ، كما يفضل ابن عربي الطائي خاتم الأولياء - في زعمه - على الأنبياء )<sup>(٢)</sup> .

وبهذا يقرر شيخ الإسلام ابن تيمية أن طوائف من المتنمرين للتتصوف والإسلام اعتقدوا مذاهب الصائبة التي لا دين لها ، وتصوفوا على الجرأة على التلاعب بالدين ، والإتيان بما يخالف الشرع والعقل والإجماع والحسن .

وبذلك تقرر عند العلماء تكفيزهم والسعى الدائم في محاربتهم وكشف باطلهم ومنع الناس من قراءة أضاليتهم إذ إن من يقول :

( إن العارف قد يطلع على اللوح المحفوظ ، وأنه يعلم أسماء مریديه من اللوح المحفوظ ، أو أنه يعلم كل ولی كان ويكون الله من اللوح المحفوظ - فإن هذا باطل مخالف لدين المسلمين وغيرهم من أتباع الرسل )<sup>(٣)</sup> ، وكذلك

(١) النباتات ٢٥٤ ، ٢٥٥ .

(٢) درء تعارض العقل والنقل ٩/١ ، ١٠ ، وانظر ٥٩/٨ وقارن بما في ٥/٢٣ و ٢٠٨ ، ٢٠٩ .

(٣) الرد على المنطقين ٤٧٥ .

كل من يدعى الولاية ويقول مع ذلك إن الرسول : ( مرسى إلى عامة الخلق وإن الله أولياء خاصة لم يرسله إليهم ولا يحتاجون إليه ، بل لهم طريق إلى الله من غير جهته كما كان للخضر مع موسى ، أو أنه مرسى بالشريعة الظاهرة وهم موافقون له فيها ، وأما الحقائق الباطنة فلم يرسل بها ، أو لم يكن يعرفها ، أو هم أعرف بها منه ، أو يعرفونها مثل ما يعرفها من غير طريقته . . . فهؤلاء كفار مع أنهم يعتقدون في طائفتهم أنهم أولياء الله . . . )<sup>(١)</sup> ، ( فمن اعتقد أن في أولياء الله من لا يجب عليه اتباع المرسلين وطاعتهم فهو كافر يستتاب فإن تاب وإلا قتل )<sup>(٢)</sup>

فحال هؤلاء الملاحدة عن شيخ الإسلام ابن تيمية كحال من قال :

( فخر عليهم السقف من تحتهم ) ، فقيل له : ( لا عقل ولا قرآن ، فإن المتأخر يستفيد من المتقدم دون العكس ، والأنبياء أفضل من غيرهم ، فخالفوا الحسن والعقل مع كفرهم بالشرع )<sup>(٣)</sup> .

وبهذا تكون قد أجبنا على السؤال الذي انطلقتنا منه في بداية هذا المبحث وهو : ما هي مصادر هؤلاء الخائضين في مباحث الولاية وختمنها ، المقارنين بين معارف الأنبياء وأولياء الرحمن وبين معارف أولياء الشيطان من ملاحدة الفلسفه وزنادقة المتصوفة ؟

ثم ما هي مقاصدهم ؟ وما هو المنهج الذي سلكه شيخ الإسلام ابن تيمية لهدم باطلهم ، وبيان مقاصدهم وفضح حيلهم ودجلهم ؟

وبيان ذلك فيما يأتي :

أنه قرأ لأسلافهم من الفلاسفة والمناطقة وتصور مبادئهم ثم طبقها على

(١) مجموع الفتاوى ١١/١٦٥ وانظر معها ١٦٨ ، ١٦٩ وقارن بالرد على المنطقين ٥١٦ .

(٢) المرجع السابق ٤/٣١٨ واعتبره بما في ١٧٣ وانظر درء تعارض العقل والنقل ١٠/٢٠٤ ، ٢٠٥ ومجموع الفتاوى ١١/٢٢٥ ، ٢٤٥ .

(٣) درء تعارض العقل والنقل ٥/٤ وقارن بما في الصفدية ١/٢٤٤ و ٢٤٧ وانظر منها ٢٦٥ .

كلامهم وواقع صالحهم فكانت التبيحة التي توصل إليها بهذا الاستقراء أن هؤلاء امتداد لأولئك وبالتالي : ( فلا يوجد للنبوة عندهم ما تستحقه من التصديق والاحترام ، ولا يعتمدون عليها في استفادة شيء من العلم الخبري ، وهي الإنباء بالغيب وهي خاصة النبوة )<sup>(١)</sup> .

وأمر النبوة أعظم من هذا القدر الذي صوروها به واعتقدوها عليه ، ذلك أنهم اتبعوا أقواما لا يثبتون الله تبارك وتعالى العلم والإرادة فكان ذلك هو منشأ ضلالهم في النبوات وما يتصل بها من ولادة وغيرها مما له تعلق بالعلم الغيب<sup>(٢)</sup> .

ومن أوضح الدلائل عند شيخ الإسلام ابن تيمية على أن هؤلاء الملاحدة وأسلافهم لا يعرفون للنبوة قدرها أنهم يطأولون لنيتها ويررون أن ختمها تحجير من النبي صلى الله عليه وسلم .

والقدر الذي يثبتونه للنبي من الخصائص والقوى القدسية والنفسانية حق لا ينكر لأن الأنبياء بلا شك امتازوا في هذه الأمور عن غيرهم ، ( لكن - هؤلاء - كفرهم فيما كذبوا به من الحق ) ؛ إذ دعواهم أن هذا هو منتهٍ خصائص الأنبياء بل إن ما أثبتوه للأنبياء :

( قد يحصل للرجل الصالح العالم ، والمحاطبات والمكاشفات التي يثبتونها للأنبياء تحصل لكثير من عوام الصالحين ...) <sup>(٣)</sup> .

ومن ظن أنه فيه طريقا إلى ولادة الله غير طريق الأنبياء فهو غالط غلطًا عظيما يجره إلى ما جر هؤلاء إليه من الكفر ومخالفة العقل والحس والشرع وإجماع أهل الملل كلها<sup>(٤)</sup> .

ولا سلف لهؤلاء في الكلام في ختم الولاية من المشايخ المتقدمين إلا

(١) النبوات ٣٦٤ ، ٣٦٥ .

(٢) انظر الصفدية ١/٢٦٧ و ٢٨٢ ، ٢٨٣ وقارنه بالنبوات ٣١٢ ، ٣١٣ و ٣٦٤ .

(٣) الصفدية ١/١٣٤ ، ١٣٥ وانظر النبوات ٢٩٦ و ٢٩٨ و ٣٠٧ .

(٤) انظر النبوات ٣١٢ والرد على المنطقين ٥٨٧ .

ما أسلفناه عن محمد بن علي الحكيم الترمذى وقد رد عليه وطرد من بلده بسبب أغلاطه في هذه الكتب وما ضمنها من أمور لم يسبق إليها ولم يتبع عليها بل رمي بسببها بالضلالة<sup>(١)</sup>.

أما من بنى من متفلسفة الصوفية معارفه على نظرية الكشف والفيض والأخذ من المعدن الذي يأخذ منه الملك الذي يوحى إلى النبي ، فهو لاء قد اتضح أنهم تابعون في هذا المذهب إلى الفلسفه القائلين بنظرية العقول العشرة<sup>(٢)</sup> .

وهذه نظرية باطلة وما بنى على الباطل فهو باطل ، وبالتالي يكون قياسهم فضل خاتم الأولياء على خاتم الأنبياء قياس باطل ، إذ علمنا أن مرادهم لا حقيقة له ومسماهم لا وجود له بل حقيقة أمرهم القول بأن ( وجود المخلوق هو وجود الله )<sup>(٣)</sup> .

وعليه فهو لاء من الذين يدعون أن من الأولياء الذين بلغتهم رسالة محمد صلى الله عليه وسلم من له طريق إلى الله لا يحتاج فيه إلى محمد صلى الله عليه والسلام وصاحب هذه الدعوى : ( كافر ملحد )<sup>(٤)</sup> .

وإذا بطل الأساس الذي بنوا عليه نظريتهم وتبين فساد قياسهم بالإضافة إلى وجود النص المانع منه - علمنا أن : ( أفضل أولياء الله هم أنبياؤه ، وأفضل أنبيائه هم المرسلون منهم ، وأفضل المرسلين أولو العزم : نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد صلى الله عليه وسلم )<sup>(٥)</sup> .

وبما تقدم يكون شيخ الإسلام ابن تيمية امتاز على من سبقة من العلماء في

(١) انظر الصفدية ٢٤٨/١ وانظر الحكيم الترمذى ونظريته في الولاية الدكتور عبد الفتاح عبد الله بركه ط مجمع البحوث الإسلامية ٢/١٤٠ وما بعدها .

(٢) انظر مجموع الفتاوى ١١/٢٢٦ .

(٣) انظر درء تعارض العقل والنقل ٥/٤ و ٤/١٠٤ و ٢٠٤ و ٢٠٥ .

(٤) مجموع الفتاوى ١١/٢٢٥ وانظر درء التعارض ٧/٥٨ ، ٥٩ .

(٥) السابق ١٦١/١٦١ وقارن بما في ٣٥/١٢٢ ، ١٢٣ ، ١٢٦ وما بعدها .

التصدي لهذه المسألة التي حاول هؤلاء الملاحدة عن طريقها تعطيل النبوة من أصلها وبالتالي إبطال الشرائع من أساسها .

كما كان له قصب السبق في الرد على الذين روجوا لها من ملاحدة المتصوفة حتى لم يترك لهم منفذا يخرجون منه إلا أبواب الزندقة والإلحاد التي فتحوها على أنفسهم ، ومن شهد لهم بخلاف ذلك : ( فهو جاهل أو زنديق )<sup>(١)</sup> .

ونحن نعوذ بالله من الجهل والزنادقة ونعتص به من الدجل والمخرقة ونفر من ذلك إلى الكتاب والسنة .

\* \* \*

---

(١) السابق ١٢٦/٣٥ .

## المبحث الثالث

### تعقيب في ضوء الكتاب والسنة

رأينا في الفصول السابقة من هذا الباب أن مفهوم النبوة وحقيقةها عند الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية يتفقان في أصولها الأساسية والتي هي باختصار :

أـ أن النبي هو من نبأ الله بوحيه حتى صار متميزا على غيره من الناس إذا صارت له خاصية الاطلاع على الغيب على مقتضى أمر الله تعالى وقدره جل وعلا .

وبذلك لا يكون النبي بعد أن نبأ الله قابلا لوحى غير الله وعليه فما يأتي به حق وصدق يجب الإيمان به والانقياد له ، إذ كان محل ثقة تامة وأنه بالتالي لا سلط لشياطين الإنس والجن عليه .

بـ أن الرسول هو من أرسله الله بما نبأ به ليبلغه لمن أمر بإبلاغهم ، فإن كانوا مشركين فهو رسول مطلق ، وإن كانوا على دينه ولكن طال عليهم الأمد فقسّت قلوبهم وصار كثير منهم فاسقون فهونبي رسول إذ جمع الله له بين أصل النبوة وهو الإنباء وبين الرسالة التي هي الأمر والتکلیف بالدعوة إلى التوحيد والإبلاغ . وبهذا يتضح أن كلاً منهما يفرق بين النبوة والرسالة بدرجة ما .

جـ أن النبي الرسول يأتيه وحي خاص به من الله تعالى لا يشاركه فيه سواه ، وهذا الوحي على أنحاء فيشمل الرؤيا المنامية ، والقذف في القلب بالإلهام ، والملك الموكّل بالوحي إلى الأنبياء وهذا تارة يأتي على صورته الملائكية ويكون ذلك أشد على النبي ، ويأتي تارة على صورة رجل حسن الهيئة بهي الطلعه فيقع به الأنس ، وتارة يخاطب الله تعالى عبده ورسوله من وراء حجاب تکلیما ، أو يوحى إليه الأوامر والتواهي كفاحا على ما بيناه من خلاف في ذلك للنبي محمد صلى الله عليه وسلم .

د و تستوجب النبوة والرسالة في النبي صفات كريمة تقتضيها مهمته عقلاً و شرعاً ومن أبرزها :

- العصمة من المعاشي والذنوب الصغيرة على خلاف والكبيرة على اتفاق بعد النبوة .

- وجوب الأمانة على الإطلاق واستحالة ضدها وهي الخيانة .

- وجوب الصدق على كل حال واستحالة ضده وهو الكذب .

- وجوب التبليغ واستحالة الكتمان .

- وجوب العصمة في حال التلقي للوحى وحال تبليغه واستحالة الإقرار فيه على خطأ أو نسيان مع استحالة الغفلة والبلادة .

- وجوب رجاحة العقل وقوة البيان وشدة الفطنة والذكاء .

هذا مع إعجازه لغيره في أصول الأخلاق الأخرى .

هـ - وبهذا يتضح أن الولاية عندهما هي للتابع للنبي المستقيم على شرعي الطائع لأوامره المجتنب لنواهيه المكثر من القرب والتواافق مع الإخلاص التام لله تعالى في ذلك .

ومن كان هذا حاله نال ولادة الله تعالى بحيث يوضع له القبول في الأرض ويكون الله تعالى عدواً لمن عاداه وحرباً لمن حاربه .

وبالتالي يكون مسدداً موفقاً محفوظاً بحفظ الله في غالب أحواله من الدنيا والبلايا والذنوب والمعاصي والرزايا .

فإذا طلب العلم أعين عليه من الله تعالى وقدف في قلبه نور يتم له به من التحصيل والحفظ ما لا يناله من دونه .

ولإذا توجه إلى العبادة فتح له فيها . وزاده الله هدى وإيماناً حتى يجد لمناجاة ربه تبارك وتعالى لذة وطمأنينة وانشراحًا حتى يكون بالحالة التي جاءت في الكتاب والستة مثل قوله تعالى :

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ مَاءَمُوا إِن تَقْرُبُوا اللَّهَ يَعْجَلُ لَكُمْ فُرُقًا وَيُكَفِّرُ عَنْكُمْ سَيِّئَاتُكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾<sup>(١)</sup> .

وقوله تعالى : « وَأَتَّقُوا اللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ شَيْءاً عَلَيْهِ »<sup>(٢)</sup> .

وقوله تعالى : « يَأَيُّهَا الَّذِينَ مَاءَمُوا أَتَّقُوا اللَّهَ وَمَاءَمُوا بِرَسُولِهِ، يُؤْتِكُمْ كِفَلَيْنِ مِنْ رَحْمَتِهِ، وَيَعْجَلُ لَكُمْ نُوراً تَمْشُونَ بِهِ، وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ »<sup>(٣)</sup> .

وقوله تعالى فيمن والاه وحاد أعداه : « أُزَلِّكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْأَيْمَنَ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِّنْهُ .. »<sup>(٤)</sup> .

وقوله تعالى : « يُؤْتِي الْحِكْمَةَ مَن يَشَاءُ وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْراً كَثِيرًا وَمَا يَدْكُرُ إِلَّا أُذْلُوا الْأَذْلِبِ »<sup>(٥)</sup> .

فمن سوى نفسه ألهمه الله بقدر ذلك معرفة بالدين والفقه فيه والإتباع له وأتاه الله من رحمته وجعل له نوراً يمشي<sup>(٦)</sup> به كما قال تعالى : « وَنَقِيسُ وَمَا سَوَّنَهَا ﴿٧﴾ فَأَلْهَمَهَا جُبُورَهَا وَتَقْوَنَهَا ﴿٨﴾ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّنَهَا ﴿٩﴾ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّهَا »<sup>(٧)</sup> .

وقوله تعالى : « وَمَن لَّمْ يَعْجَلْ اللَّهَ لَمْ نُورِ فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ »<sup>(٨)</sup> .

فأولياء الله وصفهم الله في كتابه بقوله : « أَلَا إِنَّ أُولَئِكَ اللَّهُ لَا حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْرُزُونَ ﴿١١﴾ الَّذِينَ مَاءَمُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴿١٢﴾ لَهُمُ الْبَشَرَى فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ لَا نَبْدِلُ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ »<sup>(٩)</sup> . فهذا غاية وصفهم وصفتهم .

(١) سورة الأنفال ، آية (٢٩) وانظر تفسيرها في القرطبي ٣٩٦ / ٧ .

(٢) سورة البقرة ، آية (٢٨٢) وانظر تفسيرها في الطبرى ٩٣ / ٦ والقرطبي ٤٠٦ / ٣ .

(٣) سورة الحديد ، آية (٢٨) .

(٤) سورة المجادلة ، آية (٢٢) .

(٥) سورة البقرة ، آية (٢٦٩) وانظر في تفسير الطبرى ٥٧٨-٥٧٦ / ٥ .

(٦) انظر الطبرى ٥٧٨ / ٥ .

(٧) سورة الشمس ، آية (١٠٧) .

(٨) سورة النور ، آية (٤٠) .

(٩) سورة يونس ، آية (٦٤-٦٢) .

وقد وضحت السنة المطهرة مدى هذه الأوصاف وما تشره من ثمار حسنة في الدنيا والأخرى حيث قسم النبي صلى الله عليه وسلم فيما يرويه عن ربه عز وجل - أولياء الله تعالى إلى من يؤدي الفرائض وأن ذلك أحب ما تقرب به العبد إلى الله عز وجل .

ومنهم من يزيد على الفرائض بالمواظبة على التقرب بالنواقل إلى الله تعالى حتى ينال بذل محبة الله الخاصة التي تورث خيري الدنيا والآخرة .

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ( إن الله قال : من عادى لي ولها فقد آذنته بالحرب ، وما تقرب إليّ عبدي بشيء أحب إليّ مما افترضته عليه .

وما يزال عبدي يتقرب إليّ بالنواقل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها ، وإن سألني لأعطيته ، ولوشن استعاذه بي لأعيذه . وما ترددت عن شيء أنا فاعله تردي عن نفس المؤمن يكره الموت وأنا أكره إساءاته )<sup>(١)</sup> .

فهذا الحديث القدسي الذي جزم شيخ الإسلام ابن تيمية أنه أشرف حديث روی في صفة الأولياء<sup>(٢)</sup> ، يوضح أن أولياء الله عباد متبعون لما جاء به النبي صلى الله عليه وسلم ، وأنهم بذلك الاتباع نالوا قرب الله وحبه ثم هدايته وتوفيقه وإجابت لدعائهم عند المسألة والاستعاذه به وبذلك كان حربا على من عادهم<sup>(٣)</sup> .

وبذلك قذف في قلوبهم الإيمان وسهل عليهم العلم ويسر عليهم العمل

(١) صحيح البخاري ، كتاب الرقاق ، باب التواضع ، الحديث ( ٦٥٠٢ ) .

(٢) انظر مجموع الفتاوى ١٨ / ١٢٩ .

(٣) انظر جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثا من جوامع الكلم ، تأليف عبد الرحمن بن شهاب الدين ، زين الدين أبي الفرج الشهير بابن رجب ، تحقيق شعيب الأرناؤوط وإبراهيم باجس ط ٢ ، مؤسسة الرسالة ١٤١٢ هـ ٣٣٠ / ٢ وما بعدها .

حتى استحقوا بذلك قول النبي صلى الله عليه وسلم كما في حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عند الترمذى<sup>(١)</sup> : ( اتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله ، ثم قرأ - النبي صلى الله عليه وسلم - ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِيَّتَ لِلْمُتَوَسِّعِينَ﴾ الآية ، وقد جاء في بيان تفسيرها أن المتسعين هم المترسون الناظرون ببصائرهم الصافية والمعتبرون بأفكارهم الثاقبة<sup>(٢)</sup> .

فهؤلاء الأحاديث وما في معناها مصدق لحديث وكيع بن الجراح الذي خرجه في تفسيره عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما : ( من حفظ القرآن فقد أدرجت النبوة بين كتفيه ، غير أنه لا يوحى إليه )<sup>(٣)</sup> .

فهذا النعت الذي شرحناه على ضوء الكتاب والسنة مما يتفق عليه الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية . ويبيقى في التعقیب الأمور الآتية :

أـ أن الإمام الغزالى قد جمع إلى ما سبق من الأمور الصحيحة الموافقة للكتاب والسنة في بيان منزلة الولاية من النبوة أقوالاً ونصوصاً أخرى شوشت على الباحثين منهجه في مسألة الولاية من الناحية العلمية إذ قال بأقوال فلاسفة الباطنية المقلدين الفلاسفة الهرمسية<sup>(٤)</sup> في نظرية المعرفة والمذهب العرفاني على ما سبق عنه في بيان رأيه والتعليق عليه في حينه<sup>(٥)</sup> .

(١) المذكور ، أبواب التفسير ، سورة الحجر آية (٧٥) .

(٢) وانظر تحفة الأحوذى عند الحديث ( ٣٣٣٤ ) / ٨ ، ٤٤٠ ، ٤٤١ وقارن بما في كتاب الفراسة للإمام فخر الدين الرازى ، تحقيق مصطفى عاشور ، مكتبة القرآن ، الفصل الثاني ٢٨ وما بعدها .

(٣) ابن كثير / ١ ، ٣٢٢ ، وفيه راو لم يسم ، وانظر الطبرى / ٥٧٦ و ٥٧٥ وما بعدها .

(٤) الهرمسية نسبة إلى هرمس : إله الحكم المزعوم عند قدماء المصريين واليونان ، ويسمى هرمس الهرامس ، والهرمسية ديانة فلسفية سرية ، وكانت سائدة في الشرق الأوسط قبل ظهور الإسلام . انظر : الفلسفة الأخلاقية الأفلاطونية عند مفكري الإسلام ، تأليف الدكتور / ناجي التكريتى ، دار الشთون الثقافية العامة ط ٣ ١٩٨٨ م ، ١٤٧ وما بعدها .

(٥) انظر كيماء السعادة ٢٣- ٢٧ والرسالة اللدنية ١٠٦ ، ١٠٧ وقارن بما في كتاب : بنية العقل العربي ، دراسة تحليلية نقدية لنظم المعرفة في الثقافة العربية للدكتور / محمد عابد =

ب وأنه علاوة على أن الإمام الغزالى يشرح نظرية المعرفة والمذهب العرفانى بمصطلحات فلسفية يقلد فيها ابن سينا<sup>(١)</sup> ، فإنه يتدرج في كلامه حتى يصل إلى درجة يصرح فيها بأن ما قاله يوهم اتحاداً أو حلولاً وأن العبارة تضيق عن النطق بما يريد أن يبوج به<sup>(٢)</sup> .

فهذا المسلك مما أخذ على الإمام الغزالى واتهم بسببه بأمرین :

الأول : أنه قلد الفلسفه الإشراقيين في نظرية الفيض والاستمداد من العقول وتصوير النفس في التلقي عن العقل الكلى بالمرأة وما يقابلها من اللوح المحفوظ بالمرأة الصافية أيضاً وأنه ينقش فيها العلم المسطور فيه إما كلياً وإما جزئياً .

وهذا ما تقدم بيان وجه بطلانه وأنه من الدعوى العريضة التي لا دليل عليها ولا بينه تدعمها بل إن الواقع يبطلها مهما كانت النفس مرتابة والقلب صافياً<sup>(٣)</sup> .

ومن هنا قال العلماء بأن الإمام الغزالى بهذا المنهج الذي دخل فيه بداخله متعددة قد أتى بما يخدش في أصل النبوة وأن كثيراً من كلامه في هذه المسألة ينتهي إلى لا شيء حيث يتبعه القارئ ليصل إلى تقرير نهائى يعتمد عليه ويحكم به حكماً موافقاً لما عليه علماء السلف أو نظار المتكلمين من أهل السنة فلا يجد بعد العناء إلا خليطاً يمتزج فيه الإسلام بأفكار الصابئة ونتائج عقول الفلسفه وخیالات المتصوفة<sup>(٤)</sup> .

= الجابري ، مركز دراسات الوحدة العربية ط ١٩٩٢ م ، ٢٥١ وما بعدها .

(١) انظر له أحوال النفس ١١٤ وما بعدها وإثبات النبوات ٤١ ما بعدها .

(٢) انظر الإحياء ١/٧٨ و ١١٢ و ٣/٢١ و ٢٨٢١ و مشكاة الأنوار ١٣٧ - ١٤١ والمنتقد ٦٢ ، ٦٣ .

(٣) انظر قانون التأويل ٣٤٨-٣٤٢ والمعference الصوفية (دراسة فلسفية في مشكلات المعرفة) ناجي حسين جوده ، دار العجيل بيروت ط ١ ، ١٤١٢ هـ ١٩٩٨ - ٢٠١ و ٢٢٢ وما بعدها . والمصادر العامة للتلقي عند الصوفية عرضاً ونقداً ، تأليف صادق سليم صادق ، مكتبة الرشد ، الرياض ، ط ١٤١٥ هـ ، ٣٨١ وما بعدها .

(٤) انظر الرد على المنطقيين ٥٢٤-٥١٤ والنبوات ١١٧ - ١٢١ وبغية المرتاد ١٩٩-١٨٤ والصفدية =

الثاني : اعتبر الإمام الغزالى بذلك قد فتح الأبواب أمام غلاة فلاسفة المتصوفة ومهد الطريق بفكرة الفلسفى الإشراقي الصوفى ليعبر منه ابن سبعين وابن عربى لهدم الإسلام من الداخل بالترويج لعقيدة الاتحاد والحلول ووحدة الوجود المطلقة وبالتالي تعطيل أصل النبوت واحتصاص الأنبياء بالوحي ، وهذا رجوع من الإيمان إلى الكفر وردة عن الإسلام باسم الولاية والمعارف الإشراقية الفلسفية الهرمية التي كانت شائعة قبل الإسلام بعهود طويلة<sup>(١)</sup> .

ويكون هذين الاتهامين مقبولاً إلى حد كبير لما كتب الإمام الغزالى مما يؤيد توجيههما إلى منهجه الذى أسلفنا اضطرابه من خلال ما عرضناه من نصوصه التي كتبها في مراحل متباينة من حياته العلمية والعملية .

ولكن لابد من القراء بأن قبول مضمون ذينك الاتهامين الكبيرين لا يتم إلا على ضوء الملاحظات الآتية بناء على ما يجب في البحوث العلمية من إنصاف وتفصيل في الأحكام .

#### والملحوظات هي باختصار :

١- أن الإمام الغزالى يفضل النبي على غيره من كبار الأولياء والحكماء وال فلاسفة . وهذا جلي في نصوصه التي أسلفناها .

٢- أنه يرى أن العقلاً مجتمعون على أنه لا يجوز أن ترقى كرامة ولية إلى درجة معجزة نبي ، ولا عصمة إلا للأنبياء ولا تردد عنده في تكفير من يحاول فتح باب ختم النبوة بالنبوة المحمدية<sup>(٢)</sup> .

---

١/ ٢٣٧ ، ٢٣٨ ، ٢٤٧-٢٥٢ و ٢٦٧ وقارن بما في كتاب تكوين العقل العربي للدكتور محمد عابد الجابري ، مركز دراسات الوحدة العربية ط٥ ، ١٩٩١م ، ٢٨١-٢٩٠ .

(١) انظر الفلسفة الأخلاقية الأفلاطونية عند مفكري الإسلام ٤٥٨ وقارنه بالفلسفة التورانية القرآنية عند الغزالى ٢٦٩ وما بعدها و ٣٠٥ وما بعدها . واعتبره بما في كتاب التصوف الإسلامي بين الدين والفلسفة ١٨٣ وما بعدها .

(٢) انظر مثلاً : الاقتصاد في الاعتقاد ١٢٣ و ١٤٤ و ١٥٦ ، ١٥٧-١٥٩ .

٣- ولا يعتمد في شيء من الأحكام على غير الكتاب والسنّة وأدلة ذلك ظاهرة من كثرة حثه على الاعتصام بالوحي وأنه هو المعصوم<sup>(١)</sup> .

٤- ولا يتزدّد في وجوب تكثير من كذب الرسول وقتل من قال بمذهب الإباحة أو عطل الشريعة واعتمد في عمله على مقتضى عقله وفلسفته<sup>(٢)</sup> ؛ لذا أوضح شيخ الإسلام ابن تيمية أن الملاحدة لما رأوا أن الإمام الغزالى لا يوافقهم في ادعائهم ( استضعفوه ونسبوه إلى أنه مقيد بالشرع والعقل ... )<sup>(٣)</sup> .

وبهذه الملاحظات وما تقدم في هذا المبحث التعقّيبي نكون قد أوضّحنا ما للإمام الغزالى وما عليه في مفهوم النبوة والولاية .

٥- ويقى أن نقرّ حقيقة تعم هذا الفصل وما سبقه من فصول هذا الباب وهي : أن شيخ الإسلام ابن تيمية كان مرتبًا بالكتاب والسنّة غير مهمّل لمصادر المعرفة الأخرى .

وقد رأينا جند طاقاته لبيان مفهوم النبوة وحقيقة من خلال نصوص الوحي ودلائل العقول وتجارب الحياة العلمية للبشرية ، لذا كان ملتزمًا بمنهج علماء السلف وما عهد عنهم من الحرص على حماية أصول الدين والذب عنها بكل الوسائل المشروعة التي توصل إلى بيان الحق ودحض الباطل .

وعليه فكان مسلكه مستقيماً لم تختاله المناهج الأخرى التي دخل فيها ليرد على خصوم الملة وأذنابهم من ملاحدة وحدة الوجود وأهل الأهواء والبدع ،

(١) انظر القسطاس المستقيم ٤٢ وما بعدها . وفيصل التفرقة بين الإسلام والزنادقة ١٣٣-١٣٢ ، وقارن بما في فضائح الباطنية ٤٠ ، ٤١ واعتبره بما في مهرجان الغزالى ، أبو حامد الغزالى ، مصدر المعرفة عند الإمام الغزالى ، محمد جواد مغنية ٥٢١-٥١٤ .

(٢) انظر فيصل التفرقة ١٣٦ ، ١٣٧ والمنقد ٧٣ ، ٧٤ ، مشكاة الأنوار ١٦١ ، ١٦٠ والمقصد الأسنى ١٣٤ وما بعدها .

(٣) النباتات ١١٨ وقارنه بما في إحياء علوم الدين ٣/٣٧٩-٣٨١ ، وفيصل التفرقة ٨٨ ، ٨٩ .

وبذلك حفظه الله تعالى مما وقع فيه غيره لعمقه في الكتاب والسنّة وتمسكه بعقيدة السلف الصالح<sup>(١)</sup> . فتلك حقيقة رأينا من الواجب إبرازها حرصا على ما يجب في البحوث العلمية من الإنصاف والموضوعية . والله أعلم .

\* \* \*

---

(١) انظر مقارنة بين الغزالى وابن تيمية ، مصدر سابق ٤٩ وما بعدها ، و٧٥ وما بعدها .

الباب الثاني  
حاجة الناس للنبوة  
وحكم إرسال الرسل



## الفصل الأول

### حاجة الناس للنبوة

#### المبحث الأول

##### رأي الإمام الغزالى

تولى الباب الأول بفصوله الأربع بيان حقيقة النبوة والرسالة حتى اتضح أن خاصيتها هي الاطلاع على الغيب الذي لا يكون في الفطرة تفصيله ولا يدرك بالعقل تحصيله لأنه لا ينال إلا بوحي خاص من الله تعالى لعبد خاص من عباده الذين اصطفاهم لذلك ، واختارهم على علم منه وإرادة ، فعلمهم من علمه وأمرهم بأمره وبعثهم هداة لخلقه ، فميزهم بذلك على سائر خلقه وشرفهم بأنواع من الكمالات وحلاتهم بأحسن الصفات وزكاهم بأجمل الشمائل والأخلاق السنية .

وما دام هذا العلم الذي أتوا به غير محصل في الفطر السليمة ولا مدرك له بالنظر والتفكير في العقول المستقيمة فإنه لا يتعلم إلا عن طريقهم ولا يفهم إلا بتفهيمهم لأنهم خصوا به وكلفوا بتعليمه وتبلیغه مع العمل به .

وهذا فعلا ما قاموا به حتى تعلم الناس منهم علوما كثيرة لا تنال السعادة والحياة الكريمة إلا بها ولا تدرك الشقاوة إلا من كفر بها وأهمل العمل بمبرتها .

وعليه فالناس بحاجة إلى ما يجلب لهم السعادة ويجنبهم الشقاوة ويصرهم بما ليس في فطحهم ولا تصل إليه فكرهم مما تصلح به حياتهم الفانية والباقيه .

ومن خلال تفهمي لرأي الإمام الغزالى في وجه حاجة الناس للنبوة والرسالة في المبحث الأول من هذا الباب أفيته يسلك في بيان ذلك الوجه مسالك متعددة ويوضحه بداخل كثيرة إذ يقرر : (أن جوهر الإنسان في أصل الفطرة خلق خاليا ساذجا لا خبر معه عن عوالم الله تعالى . والعوالم - كما يقول - كثيرة لا يحصيها إلا الله تعالى . . . وإنما خبره عن العوالم بواسطة الإدراك )<sup>(١)</sup> .

ويريد الإمام الغزالى بالعوالم الموجودات المحسوسة التي يطلع عليها الإنسان بالسمع والبصر والذوق واللمس بالدرج حسب نموه المتتطور حتى يكون مميزا يدرك أمورا زائدة على عالم المحسوسات إلى أن : (يخلق له العقل فيدرك الواجبات والجائزات المستحبلات )<sup>(٢)</sup> .

وهذا العقل الذي كرم الله تعالى به بني آدم من أعظم ما شرفه به إذ به تأهل لمعرفة الله تعالى والفهم عنه ، وهو مع ما ركب فيه من إدراك الأمور التي ضاق عنها نطاق المحسوسات فإنه : ( عاجز عن معرفة نفسه إذ لا يمكنه أن يصف نفسه بنفسه بصفة وهية أكثر من الإقرار بأنه مسلم للذي وصفه للعلم به ومقر بالجهل بنفسه )<sup>(٣)</sup> .

فدلله جهله بنفسه مع ما فيه من إدراك الدقائق والضروريات أنه مخلوق مدبر ومصنوع مصور لا يعلم إلا ما علم ولا يتتجاوز الرسم الذي رسم لهذا : ( فالنبي يرد مخبرا بما لا تشغله العقول بمعرفته ، ولكن تستقبل بفهمه إذا عرف ، فإن العقل لا يرشد إلى النافع والضار من الأعمال والأقوال والأخلاق والعقائد ، ولا يفرق بين المشقي والمسعد )<sup>(٤)</sup> .

(١) المنقد . ٦٦

(٢) المرجع السابق . ٦٦

(٣) الحكمة في مخلوقات الله عز وجل . ٤٣

(٤) الاقتصاد في الاعتقاد . ١٢٣

وبهذا يتبيّن وجه حاجة الناس للنبوة والرسالة عند الإمام الغزالى إذ دامت الفطرة بما ركز فيها من وجود الله تعالى وربوبيته ، وكان العقل يدرك الواجبات والجائزات والمستحبات العقلية فقط ولا يشتعل بما وراء ذلك علمنا أن معرفة الله تعالى بألوهيته وأسمائه وصفاته وما يرضيه وما يسخطه وما يأمر به أو ينهى عنه وما يسعد عنده السعداء أو يشقى الأشقياء وما أعده لعباده المؤمنين من الثواب وما يتظره الكفار من العذاب والنکال لا يعلم ذلك كله إلا بتعليم من جهته بواسطة رسالته وأنبيائه )<sup>(١)</sup> .

فتحقق بذلك اضطرار الخلق و حاجتهم إلى النبوة والرسالة إذ ليس في فطّرهم مهما كانت سليمة ما ينالون به تفاصيل معرفة الله وتوحيده بألوهيته وأسمائه وصفاته ومعرفة ذلك هي أسعد شيء لقلب الإنسان وروحه ، وليس في عقولهم ما يعلموه على التفصيل أسباب السعادة في الدنيا والأخرى فیأتونها ولا أسباب التعاشرة والشقاوة فيجتنبونها )<sup>(٢)</sup> .

ومن مسالك توضيح الإمام الغزالى لوجه حاجة الناس للنبوة أنه نظر إلى واقع الإنسان فوجد حركاته الاختيارية تشمل حركة فكرية يدخلها الحق والباطل ، وقولية يدخلها الصدق والكذب ، وعملية يدخلها الخير والشر - : (ولا يشك في أنها على تضادها واختلافها ليست واجبة الفعل بحملتها واجبة التحصيل ...) فظاهر من هذا أن بعضها واجب الترك وبعضها واجب الفعل ، وإذا ثبت هذا فقد ثبت حدود في الحركات حتى كان بعضها خيرا واجب الفعل ، وبعضها شرا واجب الترك .

فالتمييز بين حركة وحركة بالحدود ، ولا يخلو إما أن يعرفه كل واحد أو لا يعرفه أحد أو يعرفه بعض دون بعض .

(١) انظر المتنхول ٦٢ والإحياء ١/٨٤ ، ٧٩ ، ١٠٥ .

(٢) انظر إلعام العوام عن علم الكلام ٩٧ ، ٩٨ وكيميات السعادة ضمن مجموعة الرسائل رقم ١٣٩ (٥) وما بعدها .

وظاهر أنه لا يعرفه كل واحد وباطل أنه يعرفه كل أحد ، فظاهر أنه يعرفه أحد دون أحد .

فثبت بالتقسيم الأول : حدود في الحركات .

وثبت بالتقسيم الثاني : أصحاب حدود يعرفونها وهم الأنبياء وأصحاب الشرائع عليهم الصلاة والسلام )<sup>(١)</sup> .

فهذه الحركات الاختيارية لا يعرف الحق والصدق والخير منها من أصدادها الباطل والكذب والشر إلا من كان يملك برهاناً زائداً على بني جنسه يميز به بين واجب الفعل منها من واجب الترك ، ولا يملك ذلك المميز الفارق إلا الأنبياء الذين سماهم الإمام الغزالى أصحاب حدود وشرائع ، وأوجب على من لم يكن عارفاً بالحدود أن يكون في حكم أصحاب الحدود )<sup>(٢)</sup> .

والسلوك الثاني هو أن الإمام الغزالى اتضح له أن الإنسان لابد له من ملة وشريعة نظراً لحاجته لإصلاح حاله في تلك الحركات الاختيارية إذ هو يحتاج إلى الاجتماع والمعاملات وتبادل المصالح والمنافع وجلب الخير ودفع الشر وتجنب الضر )<sup>(٣)</sup> .

( وبيان ذلك أنه - أي الإنسان - في استبقاء حياته واستحفاظ نوعه وحراسة ماله وحريمه يحتاج إلى تعاون وتمانع .

أما التعاون فلتتحقق ما ليس له ما يحتاج إليه في مطعمه وملبسه ومسكنه . وأما التمانع فللحظ ماله من نفسه وولده وحريمه وماله وكذلك في استحفاظ نوعه يحتاج إلى تعاون في الأزدواج والمشاركة . وتمانع يحفظ ذلك على نفسه )<sup>(٤)</sup> .

---

(١) معارج القدس ١٣٣ .

(٢) السابق .

(٣) انظر السابق ١٣٤ .

(٤) السابق ١٣٤ .

وهذا الذي ذكره الإمام الغزالى من ضروريات وجود الإنسان وبقائه في حالة من الاجتماع والاستقرار الذى يكفل له حياة كريمة بوصفه مخلوقاً مكرماً لم يخلق عبشاً ولم يترك سدىً ، لذا أوضح الإمام الغزالى : أن هذا : ( التمانع والتعاون يجب أن يكونا على حد محدود وقضية عادلة وسنة جامعة مانعة .

ومن المعلوم أن كل عقل لا يفي بتمهيد هذه السنة على قانون يشمل مصالح النوع جملة ويخص حال كل شخص تفصيلاً ، إلا أن يكون عقل مؤيد بالوحى مقىض للرسالة ... )<sup>(١)</sup> .

وذلك هو النبي الذى يوحى إليه وحياً من الله تعالى يتضمن الأمر والنهي والعقائد والأخلاق وما يحسن من الأعمال والأقوال وما يقبح أو يجعل ، ( فيتبع الحق في جميع الأمور ويتبعه الخلق في جميع الحركات ، يكلم الناس على مقادير عقولهم بعقله الواقف على تلك المقادير ، ويكلف العباد على قدر استطاعتهم بقدرتهم المحيطة بتلك الأقدار )<sup>(٢)</sup> .

وبهذا يكون الإمام الغزالى أعطى عناية لبيان وجه حاجة الناس للنبوة في معاشهم حيث يبرهن على أن الفطر والعقول مع الصحة والسلامة لا يحصل بها المطلوب فكيف وهي تمرض ويصيبها الوهن والانحراف والخلل ؟

وتقع بسبب الحرث على المنافع ودفع المضار في ألوان من الظلم وعدم الإنفاق .

إذآ فلا بد لها من ملة وشريعة تؤمن بها وتسلم لها زمامها لتحقق لها تلك المصالح وتنظم لها تلك الحركات وتميز لها بين الصالح من الطالح وتدلها على ما غرز في الفطر من الخير والشر وتبرهن للعقل على ما يدركه من الواجبات والمستحبات والجائزات وتفصل له ما يستحسن ، وتبين له وجه الحسن في الأفعال والأقوال والحركات ليستحث الفطرة على التمسك به ويدفع الطبع

---

(١) السابق ١٣٤ .

(٢) السابق ١٣٤ .

للحرص عليه : ( والأصل في ذلك أن وراء ما يتصوره العقلاء أموراً ورد الشع  
بها ولا يعلم حقائقها إلا الله تعالى والأنباء الذين هم وسائل بين الله وبين  
عواده )<sup>(١)</sup> .

ومن تلك الأمور أمور الغيب التي لا تسلط للعقل أصلاً على جهتها وهي علوم كثيرة شريفة لا تطلب إلا من حضرة الأنبياء ، وكل من طلبها من غيرهم فقد أخطأ الطريق : ( ومن رحمة الله سبحانه وتعالى لعباده أن أرسل إليهم مائة ألف وأربعة وعشرين ألف نبى يعلمون الناس . . . )<sup>(٢)</sup> .

ابتداء من آدم عليه السلام إلى محمد صلى الله عليه وسلم وذلك لعلمه تعالى بحاجتهم إلى هذه البعثة في دنياهم وأخراهم<sup>(٣)</sup>.

وقد رأينا وجه حاجتهم لها في الدنيا فما وجه حاجتهم لها في الآخرى ؟

إن الدار الآخرة هي دار الجزاء من ثواب وعقاب وجنة ونار فلا بد لها من علم وعمل ، وقد رأينا أنه لا يتوصل إلى العلم بها ولا العمل لها إلا بواسطة تعليم من الله الذي خلق الدنيا والآخرة وأفضل علوم الغيب التي هي مفتاح العلم بالآخرة وما فيها هو العلم بالله تعالى .

قال الإمام الغزالى : ( ولا شك أن أفضـل المـعـلومـات وأعلـاها وأشرفـها وأجلـها هو الله الصـانـع المـبـدـع الحـق الـواحد ، فـعلـمـه هو عـلـم التـوـحـيد أـفـضلـالـعـلـومـ وأـجـلـهـاـ وأـكـمـلـهـاـ ، وـهـذـاـ الـعـلـمـ ضـرـوريـ وـاجـبـ تـحـصـيـلـهـ عـلـىـ جـمـيعـالـعـقـلـاءـ . . . فـعلـمـاءـ عـلـمـ التـوـحـيدـ بـالـاطـلاقـ هـمـ الـأـنـبـيـاءـ وـبـعـدـهـمـ الـعـلـمـاءـ الـذـينـ هـمـ وـرـثـةـ الـأـنـبـيـاءـ )<sup>(٤)</sup> .

فما يجب لله تعالى من الأسماء الحسنٰ والصفات العليٰ وما يستحيل في

(١) المضنون به على غير أهله ١٦٤.

(٢) كيمياء السعادة ٦ ، ٧ ، ونقدم تخریج الحديث في ص ١٠٩ من هذا البحث .

<sup>(٣)</sup> انظر الرسالة اللدنية ١٠٤، ١٠٥.

٨٩) الرسالة اللدنية .

حقه تبارك وتعالى وما يجوز عليه وما يرضيه من الأقوال والأعمال وما يحبه أو يسخطه وما يعذب عليه أو يثيب عليه لا يعلم إلا بتعلمه<sup>(١)</sup> لذلك علم الأنبياء فصاروا : ( أعرف الخلق بصلاح أحوال العباد بالإضافة إلى حسن المعاد . فإن ما ينتفع به في الآخرة أو يضر لا سبيل إلى معرفته بالتجربة . . . ومن الذي رجع من ذلك العالم فأدرك بالمشاهدة ما نفع وضر وأخبر عنه .

ولا يدرك بقياس العقل ، فإن العقول قاصرة عن ذلك والعقلاء بأجمعهم معترفون بأن العقل لا يهتدى إلى ما بعد الموت ولا يرشد إلى وجه ضرر المعا�ي ونفع الطاعات ، ولا سيما على سبيل التفصيل والتحديد كما وردت به الشرائع . . .<sup>(٢)</sup> .

ذلك أنه إذا كان العقل المجرد لا يهتدى إلى مقدادير العلوم والأخلاق حتى يرتب عليها العجزاء أو العقاب أو يسبغ عليها الحسن أو القبح كانت الحاجة إلى النبوة ضرورية لذا بعثهم الله تعالى لشرح ذلك كله ترغيباً وترهيباً وتشويقاً وتخويفاً مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل .

( ومن المعلوم أن العلوم متربة متفاضلة ، وإنما شرفها بشرف معلوماتها ، ومقدادير الشرف فيها متربة على مقدادير شرف المعلومات ومقدادير السعادة بها ، والجزاء عليها مرتب على مقدادير الشرف فيها وكذلك الأخلاق والأعمال متفاوبة متفاضلة ومتمازية بالخير والشر والمقدادير فيها عملاً وجاء مما لا يهتدى إليه عقل كل عاقل إلا أن يكون مؤيداً من عند الله عز وجل بالوحى والأنباء . . .)<sup>(٣)</sup> .

( ولما سبق في علم الباري سبحانه وإرادته وحكمته بمصير الخلق إلى دار غير هذه الدار ولم يجعل في قوة عقولهم ما يطلعون به على أحكام تلك

(١) انظر إلحاد العوام عن علم الكلام ٤٥ وما بعدها .

(٢) السابق ٩٧ ، ٩٨ .

(٣) معارج القدس ١٤٧ .

الدار ، بل كمل لهم سبحانه هذا النور الذي وهبهم إياه بنور الرسالة إليهم ، فأرسل الأنبياء صلوات الله عليهم مبشرين لأهل طاعته ومتذرين لأهل معصيته ، فمدتهم بالوحى وهياهم لقبوله وتلقيه ، فكانت أنوار ما جاء به بالوحى من عند الله بالنسبة إلى نور العقل كالشمس بالإضافة إلى نور النجم ، فدلوا العباد على مصالح دنياهم فيما لا تستقل بإدراكه عقولهم وأرشدهم إلى مصالح أخراهم التي لا سبيل للعباد أن يعرفوها إلا بواسطتهم ... )<sup>(١)</sup> .

إذاً فحاجة الناس للنبوة تفوق حاجتهم إلى أطباء الأبدان ذلك أن النبي هو الذي يعرف أن الكفر سُم قاتل ، وأن الإيمان شفاء وسعادة في الدنيا والأخرى ، وأن في الأخلاق والمعاملات ما هو واجب لما فيه من النفع والمصلحة وفيها كذلك ما يحرم لما يتربّ عليه من المفاسد الضارة والعاقبة السيئة )<sup>(٢)</sup> .

يقول الإمام الغزالى : ( وكما أن أدوية البدن تؤثر في كسب الصحة بخاصية فيها لا يدركها العقلاء ببضاعة العقل ، بل يجب فيها تقليد الأطباء الذين أخذوها من الأنبياء الذين اطلعوا بخاصية النبوة على خواص الأشياء ، فكذلك بان لي على الضرورة أن أدوية العبادات بحدودها ومقدارها المحدودة المقدرة من جهة الأنبياء ، لا يدرك وجه تأثيرها ببضاعة عقل العقلاء بل يجب فيها تقليد الأنبياء الذين أدركوا تلك الخواص بنور النبوة لا ببضاعة العقل .. وعلى الجملة فالأنبياء أطباء أمراض القلوب ، وإنما فائدة العقل وتصरفه أن يعرفنا ذلك . ويشهد للنبوة بالصدق ولنفسه بالعجز عن درك ما يدرك بعين النبوة )<sup>(٣)</sup> .

وانطلاقاً من هذه النصوص التي أوردناها من كتب الإمام الغزالى فإنه

(١) الحكمة في مخلوقات الله عز وجل ٤٤ .

(٢) انظر الاقتصاد في الاعتقاد ١١٨-١٢١ والإحياء ١٠٥/١ .

(٣) المنفذ ٧٢ ، وانظر الاقتصاد في الاعتقاد ١١٨ ، ١٢١ والإحياء ١٠٥/١ وما بعدها .

يمكّنا إبراز أهم المحاور التي حاول من خلالها البرهنة على حاجة الناس للنبوة فيما يأتي :

أـ أنه مع تعويله على ما فطر عليه بنو آدم من معرفة ربوبية الله تعالى ، وما تدركه عقولهم من الواجبات والمستحبات والجائزات العقلية – فإن الإنسان يبقى جاهلاً بحقيقة توحيد ألوهية الله وما له من الأسماء الحسن والصفات العلا ، وذلك الجهل هو رأس كل شر ، كما أن العلم بذلك والإيمان به بباب لكل خير .

بـ إنه لا سيل لمعرفة الغيب على وجه صحيح يثمر إيماناً وعملاً إلا بواسطة الأنبياء الذين نبأهم الله تعالى وبعثهم معلمين لبني جنسهم فعلموا الناس علوماً نافعة تترتب عليها سعادتهم الدينية والأخروية .

جـ وقد شمل ذلك التعليم العقائد والأقوال والأعمال والأخلاق وتفاصيل ما يأمر الله به أو ينهى عنه وما جعله الله سبباً لرضاه وما نصبه سبباً لسخطه وعذابه .

وكذلك ما يصير الناس إليه بعد الموت من الجزاء والثواب أو العقاب والجنة أو النار وغير ذلك مما لا يدرك بالعقل المجرد وليس في الفطرة ما ينافقه بل العقل يفهم جوازه وما قصد به والفطرة تصدقه إذ هو من الجائزات الداخلة في قدرة الله تعالى .

دـ وإنه يأخذ من واقع الإنسان وعجزه عن التمييز بين الخير والشر وتخبطه في العمل في حالي الجلب والدفع برهاناً على أنه لا بد له من ملة وشريعة يؤمن بها ويتحاكم إليها تكون عمدته في حياته يرجع إليها في حالي التدافع والتمانع صيانة لنفسه وحرمه وما له وولده ودفعاً للمفاسد والظلم والجور والتعدي الذي يخافه في حالة الاجتماع وتبادل المصالح والمنافع .

وهذا البرهان من أوضح أوجه الحاجة للنبوة إذ يتبيّن لكل الناس ما يقع فيه بنو آدم من شر وبلاء في الأنفس والأموال عندما يحيدون عن تلك الملة والشريعة التي علم الله اضطرارهم لها فأنزلها إليهم رحمة بهم ورفقاً .

هـ - ومن رحمته تعالى ورفقه بعباده أنه لا يعذب من لم تقم عليه الحجة والبيان الواضح بما يجب عليه أو يحرم من المعتقدات والأقوال والأعمال والأخلاق وذلك لعلمه أن فطرهم التي فطرهم عليها وعقولهم التي نورهم بها لا تفي في تحصيل ذلك فأمهلهم لعلمه بحاجتهم إلى معلم من عنده يعلمهم ما يعتقدون وما يعبدون وما يأتون وما يذرون وماذا يتظرون من الثواب والجنة إن آمنوا وأطاعوا وما ينتظرون من العقاب والنار إن هم كفروا وعصوا .

فالإمام الغزالى بهذا يرى أن الناس بحاجة إلى النبوة من عدة جهات وضرورية لهم من أوجه كثيرة أهمها ما ذكرناه عنه .

والواقع أنه صائب في الأمور التي ذكرها إذ الإنسان خلق جهولا ضعيفا هلوعا . وهو مركب من روح وبدن وكل منها له متطلباته الضرورية .

فالروح بحاجة إلى عقيدة تسموا بها وتعبد الله على هديها وأخلاق حسنة تهذب بها وتتعرف من خلالها على مصيرها بعد الدنيا وكل ذلك مغيب عنها .

والبدن بحاجة على جلب المنافع ودفع المضار وليس في العقول البشرية على تفاوتها وتضادها ما يضمن حصول ذلك على قانون يكفل العدل والإنصاف ، فاتضحت حاجة الناس للنبوة وضرورة اتباع الملة والشريعة . والله أعلم .

\* \* \*

## المبحث الثاني

### رأي شيخ الإسلام ابن تيمية

إن حاجة الناس للنبوة تعتمد أساساً على أن المخلوق يحتاج حاجة ذاتية إلى خالقه ، ويفتقر إليه في حياته ومماته : ( ذلك أن العبد بل كل حي بل وكل مخلوق سوى الله هو فقير محتاج إلى جلب ما ينفعه ، ودفع ما يضره ، والمنفعة للحي هي من جنس النعيم والله ، والمضررة هي من جنس الألم والعذاب ، فلا بد له من أمرتين :

أحدهما : هو المطلوب المقصود المحبوب الذي ينتفع ويلتذ به .

والثاني : هو المعين الموصى المحصل لذلك المقصود والمانع من دفع المكروره .

وهذهان هما الشيتان المنفصلان ، الفاعل والغاية ، فهنا أربعة أشياء :

أحدها : أمر هو محبوب مطلوب الوجود .

والثاني : أمر مكروره مبغض مطلوب العدم .

والثالث : الوسيلة إلى حصول المطلوب المحبوب .

والرابع : الوسيلة إلى دفع المكروره .

فهذه الأربعة الأمور ضرورية للعبد ولكل حي لا يقوم وجوده وصلاحه إلا بها )<sup>(١)</sup> .

والذي يجمع للعبد هذه الأمور الأربعة التي لا صلاح ولا فلاح له بدونها هو الله الخالق رب العبود الذي يشهد واقع المخلوقات بافتقارها إليه افتقاراً ذاتياً وهذا الافتقار أمر معلوم بالعقل والفطرة ويعيده إرادة الإنسان خاصة في

(١) الفتاوى ٢١، ٢٢.

التوجه والقصد لهذا الخالق المقصود والإله المعبد والرب المعين على المطلوب ودفع المكرور .

( ولما كان علم النفس بحاجتهم وفقرهم إلى الرب قبل علمهم بحاجتهم إلى الإله المعبد ، وقصدهم لدفع حاجاتهم العاجلة قبل الأجلة كان إقرارهم بالله فطريا من جهة ربوبيته أسبق من إقرارهم به من جهة ألوهيته ، ولهذا إنما بعثت الرسل تدعوهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له )<sup>(١)</sup> .

هذا مع أن : ( حاجتهم إليه في عبادتهم إياه وتلّهم ك حاجتهم وأعظم في خلقه لهم وربوبيته إياهم ، فإن ذلك هو الغاية المقصودة لهم ، وبذلك يصيرون عاملين متحركين ، ولا صلاح لهم ولا فلاح ، ولا نعيم ولا لذة بدون ذلك الحال ... وهذا واضح من حيث - إن الإنسان خلق محتاجا إلى جلب ما ينفعه ، ودفع ما يضره ، ونفسه مريرة دائما ، ولا بد لها من مراد يكون غاية مطلوبها لتسكن إليه وتطمئن به وليس ذلك إلا الله وحده )<sup>(٢)</sup> .

فالأنبياء عند شيخ الإسلام ابن تيمية : ( بعثوا لتكمل الفطرة وتقرييرها لا تبديلها وتعديلها فلا يأمرون إلا بما يوافق المعرف في العقول الذي تتلقاه القلوب السليمة بالقبول . فهم موافقون لموجب الفطرة التي فطر الله عليها عباده ، موافقون للأدلة العقلية لا يناقضونها ، بل الأدلة العقلية الصحيحة كلها توافق الأنبياء لا تخالفهم .. وآيات الله السمعية والعقلية العيانية والسماعية كلها متوافقة متصادقة متعاضدة ...)<sup>(٣)</sup> .

ومهما قلنا بأن من خاصة العقل والفطرة استحسان الحسن واستقباح القبيح ، أو أن من أخص صفات العقل أن يعلم به الإنسان ما ينفعه وما يضره . أو أن النفوس مجبرة على حب ما يلائمها من الخير والعدل والإنصاف

(١) رسالة الفطرة ضمن مجموعة الرسائل الكبرى ٢/٣٣٧ .

(٢) الفتوى ٤٧/١ ، ٥٥ .

(٣) النبات ٤٣٠ وانظر ١٩٠ وقارن بدرء التعارض ١/٩٦-٨٦ .

والصدق وسائر الأخلاق الفاضلة فإن ذلك يظل في حدود البشرية القاصرة التي هي عرضة لفساد الفطرة وخيانة العقل .

ومهما قلنا بأنه من لوازم الإنسانية حب العقل والعدل وأهله ، وبغض الباطل والظلم والجور وأهله ، أو أن الإنسان إذا كان تام العقل علم أن العلم والعدل والصدق واتباع ذلك ينفعه ويصلح به نفسه وتلتذ به روحه .

وأن الكذب والظلم قد يضره ويفسد نفسه ويؤلمها ويقللها فإن ذلك أيضاً كله يظل في نطاق الحياة ومتعبها الظاهرة الجسدية والباطنة الروحية<sup>(١)</sup>.

وعليه فإنه : ( لا يمتنع في العقل ولا تمنع الحكمة من أن يجعل الأنبياء مذكرين للعقلاء وموظنين لهم ومرشددين إلى الأصلح الذي لا يدرك بالعقل ولا يبلغ كنهه بالرأي والفحص ، وما هذا إلا كما جعل بعض العقلاء حكيمًا واعظًا مذكرا مؤدبًا ، وبعضهم يحتاج إلى مذكر ومؤدب ، ولا أحد منع من ذلك فثبت حسن الرسالة بالعقل ولأن الله جل وعز في الأفعال والتروك أسرارا من المصالح التي لا يعلمها العقلاء ولا يدركونها بعقولهم فاحتاجوا إلى النبوات )<sup>(٢)</sup> .

( والذى جاء به الرسول أمران : خبر وامر .

فاما الخبر ، فإنه أخبر عن الله بأسمائه وصفاته (المغيبة) وهذا أمر يعترفون به - أي الفلسفه ومن قلدهم - أنه لا يعرف ببرهانهم . وما أخبر به الرسول عن ربه عز وجل فهم من أبعد الناس عن معرفته . . . )<sup>(٣)</sup> .

(فتفاصيل الأمر والنهي إنما تعرف من جهة الرسل )<sup>(٤)</sup> ؛ لأن المعرفة وإن كانت تارة تكون فطرية ضرورية في أمور فإن الفطرة قد تفسد فيحتاج الإنسان

(١) انظر الرد على المنطقين، ٤٢٩-٤٣٥.

(٢) شرح الأصفهانية ٢٠٥

(٣) الدعلم، المنطق، ٤٤٥.

(٤) مجموعۃ الرسانی، الکمیٰ، ۲/۳۴۴

إلى النظر والاستدلال حتى يحصل المعرفة التي عنده منها أوليات ومبادئ ، أما التي لا تسلط أصلا لعقله عليها أو عنده في مركوز الفطرة ونور العقل القاصر عن تحصيل التفاصيل شيء منها فإنه والحالة هذه لا يمكنه إلا أن يتضرر علمًا يأتيه عنها بخبر صادق من قبل الله تعالى ، وخصوصاً أن عقله يدله على أن خالقه حكيم عادل رحيم وأن عادته أن يعلم عباده وبيصرهم وينور لهم طريقهم ويدلهم على الخير ويحذرهم من الشر بأتواعه .

فذلك التعليم هو الذي سماه شيخ الإسلام ابن تيمية بالمعرفة التامة ، ( وهي معرفته - تعالى - بصفات الكمال ونعوت الجلال فيما لم يزل ولا يزال ، ومعرفة أسمائه وما أمر به وما نهى عنه وما أخبر به وما أراده من عباده شرعاً ، وما كرهه منهم ولم يرضه ولم يرد وقوعه ، فهذا ما يعلم إلا بالسمع من جهة الرسل صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين .

فعبادة الله تعالى والإيمان به إنما يجب بالسمع ويلزم بالبلاغ )<sup>(١)</sup> ، فالرسالة - على هذا - ضرورية في إصلاح العبد في معاشه ومعاده ، فكما أنه لا صلاح له في آخرته إلا باتباع الرسالة ، فكذلك لا صلاح له في معاشه ودنياه إلا باتباع الرسالة .

فالإنسان مضطэр إلى الشرع . فإنه بين حركتين :

حركة يجلب بها ما ينفعه ، وحركة يدفع بها ما يضره .

والشرع هو النور الذي يبين ما ينفعه وما يضره ، والشرع نور الله في أرضه وعدله بين عباده وحصنه الذي من دخله كان آمنا )<sup>(٢)</sup> .

ولوجه حاجة الناس للنبوة ثلاثة أصول هي :

**الأصل الأول :** يتضمن إثبات الصفات والتوحيد والقدر ، وذكر أيام الله في

(١) مجموعة الرسائل الكبرى ٢ / ٣٤٤ وانظر الفتوى ٩ / ٣٠٥ وما بعدها .

(٢) الفتوى ١٩ / ٩٩ .

أوليائه وأعدائه ، وهي القصص التي قصها الله على عباده والأمثال التي ضربها لهم .

**والأصل الثاني :** يتضمن تفصيل الشرائع والأمر والنهي والإباحة وبيان ما يحبه الله وما يكرهه .

**والأصل الثالث :** يتضمن الإيمان باليوم الآخر والجنة والنار والثواب والعذاب .

وعلى هذه الأصول الثلاثة مدار الخلق والأمر ، والسعادة والفلاح موقوفة عليها ولا سبيل إلى معرفتها إلا من جهة الرسل ، فإن العقل لا يهتدى إلى تفصيلها ومعرفة حقائقها ، وإن كان قد يدرك وجه الحاجة إلى الطلب ومن يداويه ، ولا يهتدى إلى تفاصيل المرض وتنزيل الدواء عليه )<sup>(١)</sup> .

( ولو لا الرسالة لم يهتدى العقل إلى تفاصيل النافع والضار في المعاش والمعاد ، فمن أعظم نعم الله على عباده وأشرف منه عليهم : أن أرسل إليهم رسلاه ، وأنزل عليهم كتبه ، وبين لهم الصراط المستقيم .

ولولا ذلك لكانوا بمنزلة الأنعام والبهائم بل أشر حالا منها ، فمن قبل رسالة الله واستقام عليها فهو من خير البرية ، ومن ردها وخرج عنها فهو من شر البرية ، وأسوأ حالا من الكلب والخنزير والحيوان البهيم )<sup>(٢)</sup> .

( فالنفوس أحوج إلى معرفة ما جاء به صلى الله عليه وسلم - واتباعه منها إلى الطعام والشراب ، فإن هذا إذا فات حصل الموت في الدنيا .

وذاك إذا فات حصل العذاب . فحق على كل أحد ببذل جهده واستطاعته في معرفة ما جاء به وطاعته ، إذ هذا طريق النجاة من العذاب الأليم والسعادة في دار النعيم .

---

(١) السابق ٩٦/١٩ .

(٢) السابق ١٠٠ .

بل كما أن نور العين لا يرى إلا مع ظهور نور قدامه ، فكذلك نور العقل لا يهتدى إلا إذا طلعت عليه شمس الرسالة )<sup>(١)</sup> .

وهنا يقرر شيخ الإسلام ابن تيمية حقيقة تعم الدنيا ومن فيها وهي أنها ملعونة ملعون ما فيها مظلمة يعيش أهلها كالأموات وهم أحباء إلا إذا طلعت عليها شمس الرسالة ورحمها الله بالنبوة وما تشتمل عليه من نور يزيل ظلمة الظاهر والباطن ، ويحصل علم النافع من الضار والهدى من الضلال حتى يكون الإنسان بما عمه من رحمة الرسالة حيَا في الدنيا والأخرى بالإيمان والعمل الصالح واتباع هدي الأنبياء والمرسلين فـ( الدنيا كلها ملعونة ملعون ما فيها إلا من أشرقت عليه شمس الرسالة وأسس بنياته عليها ، ولا بقاء لأهل الأرض إلا ما دامت آثار الرسالة موجودة فيهم ، فإذا درست آثار الرسل من الأرض وانمحت بالكلية خرب الله العالى والسفلى وأقام القيامة )<sup>(٢)</sup> .

وإذا كانت الدنيا بدون أن تطلع عليها شمس الرسالة مظلمة ملعونة فـ( كذلك العبد ما لم تشرق في قلبه شمس الرسالة ويناله من حياتها وروحها فهو في ظلمة وهو من الأموات .

قال الله تعالى : ﴿أَوْ مَنْ كَانَ مِنَ الْمُنْذَرِينَ فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَثَلْمُ فِي الظُّلْمَنَتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا كَذَلِكَ زُيَّنَ لِلْكُفَّارِ مَا كَانُوا يَصْنَعُونَ﴾<sup>(٣)</sup> .

فالمؤمن كان ميتا في ظلمة الجهل فأحياء الله بروح الرسالة ونور الإيمان ، كما قال تعالى :

﴿وَكَذِلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُورًا يَهْدِي بِهِ مَنْ شَاءَ مِنْ عِبَادَنَا﴾<sup>(٤)</sup> .

(١) السابق ٥/٦ .

(٢) الفتاوى ١٩/١٠١ .

(٣) سورة الأنعام ، آية (١٢٢) .

(٤) سورة الشورى ، آية (٥٢) .

( وحاجة العبد إلى الرسالة أعظم بكثير من حاجة المريض إلى الطبيب ، فإن آخر ما يقدر بعدم الطبيب موت الأبدان ، وأما إذا لم يحصل للعبد نور الرسالة وحياتها مات قلبه موتا لا ترجى الحياة معه أبدا ، أو شقي شقاء لا فلاخ معها أبدا فلا فلاخ إلا بالأنبياء )<sup>(١)</sup> .

( ولن يست حاجة أهل الأرض إلى الرسول ك حاجتهم إلى الشمس والقمر والرياح والمطر ، ولا ك حاجة الإنسان إلى حياته ، ولا ك حاجة العين إلى صوتها ، والجسم إلى الطعام والشراب ، بل أعظم من ذلك ، وأشد حاجة من كل ما يقدر ويخطر بالبال . فالرسل وسائل بين الله وبين خلقه في أمره ونهيه ، وهم السفراء بينه وبين عباده )<sup>(٢)</sup> .

وهنا ترتفع لهجة شيخ الإسلام ابن تيمية أكثر على ما كان في أسلوبه وتعبيره عن حاجة الناس للنبوة ، ويظل يتصعد من تأكيده على ذلك فيقول : ( والرسالة ضرورية للعباد لابد لهم منها ، وحاجتهم إليها فوق حاجتهم إلى كل شيء ، والرسالة روح العالم ونوره وحياته ، فأي صلاح للعالم إذا عدم الروح والحياة والنور )<sup>(٣)</sup> .

وبما أن شيخ الإسلام ابن تيمية يرى أن الأشياء لها صفات ذاتية قد يدرك العقل بها وجه الحسن والقبح فيها<sup>(٤)</sup> ، وأن الإنسان لابد له من حركة يجلب لنفسه بها خيرا أو يدفع عنها ضرا ، أراد أن يوضح أنه لا يقصد بذلك التمييز الذي يشتراك فيه الإنسان والحيوان فإن ذلك إحساس فطري لا عقلي ولا شرعي إذ :

= الفتواوى ١٩ / ٩٣ ، ٩٤ .

(١) السابق ٩٦ ، ٩٧ .

(٢) السابق ١٠١ .

(٣) السابق ٩٣ .

(٤) انظر النبوات ٢٤٠ والرد على المنطقين ٤٢٩ - ٤٣٥ .

( ليس المراد بالشرع التمييز بين الضار والنافع بالحس ، فإن ذلك يحصل للحيوانات العجم ، فإن الحمار والجمل يميز بين الشعير والتراب ، بل التمييز بين الأفعال التي تضر فاعلها في معاشه ومعاده ، كنفع الإيمان والتوحيد ، والعدل والبر والصدق والبر والإحسان ، والأمانة والغفوة ، والشجاعة والحلم ، والصبر والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وصلة الأرحام وبر الوالدين ، والإحسان إلى المماليك والجار ، وأداء الحقوق ، وإخلاص العمل لله والتوكل عليه ، والاستعانة به والرضا بموقع القدر به ، والتسليم لحكمه والانقياد لأمره ، وموالاة أوليائه ومعاداة أعدائه ، وخشيه في الغيب والشهادة ، والتقوى إليه بأداء فرائضه واجتناب محارمه ، واحتساب الثواب عنده ، وتصديقه وتصديق رسالته في كل ما أخبروه به ، وطاعته في كل ما أمروا به ، مما هو نفع وصلاح للعبد في دنياه وآخرته ، وفي ضد ذلك شقاوته ومضرته في دنياه وآخرته )<sup>(١)</sup> .

وقد ضرب الله المثل بالماء الذي ينزل به المطر لما فيه من حياة الأرض ونفع ما فيها من المخلوقات إذ به حياة كل شيء .

كما ضرب الله تبارك وتعالى : ( الأمثال للوحي الذي أنزله حياة للقلوب ونورا لها بالماء الذي ينزل من السماء حياة للأرض . وبالنار التي يحصل بها النور . . . فشبه العلم بالماء المنزلي من السماء ، لأن به حياة القلوب ، كما أن بالماء حياة الأبدان ، وشبه القلوب بالأودية لأنها محل العلم كما أن الأودية محل الماء . . . قال تعالى : ﴿أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءَ مَاءً فَسَالَتْ أَوْدِيَةً يُقَدَّرُهَا فَاحْتَمَلَ أَسْبَيلُ زَيْدًا رَأِيْسًا وَمَمَا يُوْقَدُونَ عَلَيْهِ فِي الْأَرْضِ أَبْيَانَ حَلِيَّةً أَوْ مَتَّعَ زَيْدٌ مِثْلُهُ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ الْحَقَّ وَالْبَطْلَ فَمَمَا زَيْدٌ فَيَذْهَبُ جُفَاءً وَمَمَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَنْكُثُ فِي الْأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ الْأَمْتَالَ﴾<sup>(٢)</sup> .

( إن الله سبحانه جعل الرسل وسائط بينه وبين عباده في تعريفهم ما ينفعهم

(١) السابق ٩٩ ، ١٠٠ .

(٢) السابق ٩٤ ، ٩٥ .

وما يضرهم ، وتمكيل ما يصلحهم في معاشهم ومعادهم ويعثروا جميعاً بالدعوة إلى الله وتعريف الطريق الموصلة إليه ، وبيان حالهم بعد الوصول إليه )<sup>(١)</sup> .

وهكذا تكون قد أتينا بأهم نصوص شيخ الإسلام ابن تيمية في بيانه لوجه حاجة الناس للنبوة ، وقد ركناها تركيباً تساوقياً لتمكن من عرضها بهذا الشكل من استنطاقها بما يضمن الفائدة المرجوة التي كان يهدف لها شيخ الإسلام من ثانياً نصوصه الكثيرة التي استخرجناها منها .

إن نظرة فاحصة لهذه النصوص تعطي الأمور الآتية :

أـ إن شيخ الإسلام ابن تيمية يقرر أن المخلوق على العموم يحتاج حاجة ذاتية ، ومتضرر إلى ربه ببارك وتعالى .

والإنسان خاصة فطر على معرفة خالقه لافتقاره إليه وإحساسه بالتوجه إليه لأنه رب الذي جبله على أن يكون له توجه وقصد ورغبة ورهبة ومحبة وخوف وتعبد وتأمله وشوق لا يملك إلا أن يحاول تلبية مقتضياته .

ولتكن هذه الفطرة وإن كان فيها نوع من الدلالة والمعرفة للرب الذي فطرها ، فإنها لا تبقى على حالة واحدة من السلامة والاستقامة إذ تناوشها الشياطين لإغوائهما والآباء والأمهات بحكم التقليد لهم حتى يضلوها .

وعندما تمرض ويصيبها الانحراف والفساد حتى لا يكون فيها الخير الذي فطرت عليه والتوجه الذي خلق فيها .

وإذا طمس عليها أظلمت ونسيت كثيراً ، وحجب عنها كثير من الخير الذي كانت قريبة منه .

ولذا تكون عند فسادها إما غاوية ضالة أو منحرفة متغيرة حتى يأتيها من الله تعالى ما يظهرها وبيصرها ، ويوقف فيها ما اندرس من الخير فيها .

بـ - وهذه الفطرة إذا وجدت من ينبهها وبيصرها بأصل سلامتها من المعوقات التي حالت بينها ومعرفة الحق الذي جبت عليه تمكنت من النظر

---

(١) السابق . ٩٥

والاستدلال على الحق والصواب حتى يستقر فيها الخير وتشبع به ، ولكن في حدود لا تصل إلى حفائق تفاصيل المغيبات .

جـ - ويقرر شيخ الإسلام كذلك أن عقل الإنسان له خصائص قد يدرك بها أموراً زائدة على الحواس بدون تفاصيل حتى يجد من يأخذ بيده إلى العلم الصحيح ويفصل له أوجه الحسن والقبح في الأقوال والأعمال والعقائد والأخلاق والمعاملات والعبادات وسائر التكاليف .

إذا وجد ذلك الدال تمكّن من الفهم عنه والتلقي بواسطته أموراً كان شاعراً بها في الأصل وأموراً أخرى كان غافلاً عنها لعدم وجود أصل لها في مدركاته أو لأنّه لا يتوجه إليه لجهله بجهتها وأسباب الاطلاع عليها . فإذا نبه إليها تنبه وعرف وجه الحق فصدق به واتبعه أو جحده وكفر به لدعاهي كثيرة تدفعه إلى ذلك .

دـ - وإذا كان شيخ الإسلام يقرر ما للفطرة والعقل من خصائص وميزات دالة على الخير ومعرفة الحق وطلب حسب الإمكان فإنه يوضح أن تفاصيل ذلك ليست في مقدورهما لذا :

هـ - فإنه يقرر أن الإنسان لابد له من حركة يجلب بها الخير لنفسه وأخرى يدفع عنها بهاضر .

وهذه الحركات لا يكفي في تحصيل وجه المصلحة والمنفعة أو المفسدة والمضررة فيها الفطرة والعقل فقط بل لابد من مصدر خارجي يبرهن على أن هذه الحركة دون الأخرى سبيل إلى الخير والسعادة أو العكس ، ومن هنا كان الإنسان بحاجة إلى النبوة فيما يدركه ولا يعلم تفاصيله ، وهي كذلك ضرورية له فيما لا يدركه أصلاً ، وخصوصاً في الأصول الثلاثة التي لا تعرف إلا من جهة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام .

والتي هي :

١ـ المعرفة التامة بأسماء الله وصفاته وإثبات ألوهيته وقدره وحكمته وعدله ورحمته وعادته مع أوليائه وأعدائه .

- ٢- وبيان شرائعه وأناع تكاليفه ومحبوباته وأوامره ونواهيه .
- ٣- والإندار باليوم الآخر وتفاصيل ما فيه من جزاء بعد البعث والثواب والعقاب والجنة والنار .

فهذه الأصول الثلاثة لا يستقل العقل بمعرفتها ولا يهتدى لوجه تفاصيل السعادة والشقاوة في الأعمال والأقوال التي تتضمنها ، لذا فإن إدراك العقل لما في الأشياء من صفات ذاتية ينطلق منها للحكم عليها بالحسن أو القبح أو اللذة أو الألم أو السعادة والحرمان لا يرقى أبدا لإدراك هذه الأصول الثلاثة وتفاصيلها ، هذَا علاؤة على أن مدار الخلق والأمر والسعادة أو الشقاوة عليها وعلىه فالنبوة هي النور الذي يزيل ظلمة الدنيا ، والرحمة التي تطرد اللعنة ، والخير الذي يجلب السعادة في العاجل والأجل ، لذا يجب اتباعها والتسليم لها إذ الحاجة إليها فوق الضروريات بل فوق كل ما يخطر بالبال من حاجة الإنسان إلى الطعام والشراب والطب ونور العين والماء ، ذلك أن الإنسان إذا فقد هذه الحاجيات فهلاكه موت في العاجل ، وإذا فقد النبوة فقد اجتمع عليه الهلاك في العاجل والأجل ، وحقت عليه الشقاوة التي لا يرجى له فلاج معها ولا فوز ينتظر له بعدها .

وأخيرا فإن شيخ الإسلام ابن تيمية قد شرح أوجه الحاجة للنبيه بأمثلة حية واقعية وأوضح الأصول في ذلك ولم يغفل أهمية الفطرة السليمة وما في العقل من خصائص تعينه على فهم نور النبوة وما تضمنه من سبل السعادة في الدنيا والأخرى .

وبذلك يكون قد اتفق مع الإمام الغزالى فيما ذكره من حدود في الحركات البشرية الاختيارية التي لا يعلم على وجه الحق والتفصيل الخير أو الشر أو الصدق والكذب أو الباطل والعدل منها إلا الأنبياء . على أن شيخ الإسلام كان أوضح عبارة وأكثر ارتباطاً بأسلوب الوحي في بيانه لدليل التمانع والتدافع وذلك لما صاحب شرحه له من دعوة صادقة لاتباع منهج الأنبياء في ذلك حتى لا يكون

الناس في شقاء دائم يفضي بهم إلى عذاب سرمدي كهذا الكافر الذي يعيش في  
ظلمات الكفر والشرك كأنه غير حي إذ : ( كانت حياته حياة بھيمية ، فهو عادم  
الحياة الروحية العلوية التي سببها الإيمان وبها يحصل للعبد السعادة والفلاح  
في الدنيا والآخرة )<sup>(١)</sup> . والله أعلم . . .

\* \* \*

## المبحث الثالث

### تعقيب في ضوء الكتاب والسنة

قد وضح من خلال المباحثين السابقين أن ذيتك الإمامان يتفقان على أن الرسالة ضرورية للناس حيث إنهم يقرران أن المخلوقات مفتقرة افتقار ذاتياً للخالق ، وأن من له إرادة منها كإنسان قد فطره الله تعالى معرفته تعالى بربوبيته ، وأنه جل وعلا هو الخالق الرازق المحي المميت المدبر وهذه المعرفة الفطرية تبعث الإنسان على محبة الله تعالى والرغبة في التقرب إليه والتوجه إليه بالقصد والإرادة والخوف منه والرجاء فيه . ولذلك قبل أن يأتيه علم من الله بواسطة رسالته يظل الإنسان في حيرة من أمره لا يعلم كيفية التعبد لله ولا يعرف ما يرضيه مما يسخطه وأخرى ما يأمر به أو ينهى عنه ، وأخرى من ذلك العلم بما بعد الموت .

ومع اتفاقهما على ما فطر عليه الإنسان من معرفة ربوبية الخالق جل جلاله فإنهم يعتبران العقل نوراً يستضاء به في أمور كثيرة لما جبله الله عليه من إدراك الحسن والقبيح تبعاً لما في الأشياء من صفات ذاتية ، هذَا علاوة على أن العقل قد هيئه الله تعالى ليكون عوناً للإنسان على تحصيل مستلزمات الحياة المعيشية والتصرف في المادة المتاحة له وتسخيرها وأخذ العلم عنها بالتجارب والمهارات المكتسبة منها .

فالإنسان بعقله يجرب الأشياء والأدوات فيحصل طعامه وشرابه ولباسه ومسكنه ويدلل مرکبه ويتقى البرد والحر ويستعمل الدواء ويطلب لنفسه الخير ويدفع عنها الشر عزيزة وجبلة مرکبة في أصل خلقته على قدر عقله وتجاربه ، على أنه في هذه المجالات التي عنده نور من العقل الغريزي لتحصيلها والتعامل معها في حاجة ماسة للنبوة التي تنظم له حدوده وتبيّن له شؤونه وتأخذ له حقه وتعطي كل ذي حق حقه حتى يؤمن بها الجميع ويُخضع لأوامرهما

وأحكامها المجموع عقيدة راسخة واطمئنانا تماماً .

ومن نور العقل ونظره في هذا الكون الواسع المنظم المدهش ينطلق راغباً وراهباً بحثاً عن خالقه ومدبره الذي تفضل بتسييره له ، فهؤلئه السماء تظله وتغشه بالأمطار التي يحتاجها في شرابه وطعامه ، وبماها حياته وهذه الكواكب المضيئة والأعلام الهدادية ، وهذه الأرض التي جعلت له فراشاً مهداً يمشي في مناكبها ويأكل من خيراتها ويصلح شأنه بما فيها كل ذلك يدعى العقل للتبصر والتدبر والرغبة في خبر صادق عن المدبر الحكيم العليم وماذا يريد من الإنسان وكيف يكون التقرب إليه وكيف تحصل مرضاته وتجنب مساقطه ؟

ولا يملك العقل أكثر من ذلك إذ نوره محدود لأنّه مخلوق يجهل حتى نفسه مع تصرفه في الموجودات وتجاربه ومهاراته الواسعة .

ويرى الإنسان أفراده يموتون ولا يعودون فيتحير عقله في أمرهم وأين ذهب بأرواحهم وما مصيرهم ؟

فالإنسان على هذا له صلة بالسماء يحتاج أن يعلم شيئاً عن هذه الصلة وكيفيتها .

وله صلة بأخيه الإنسان فيحتاج إلى أن يبين له ما له وما عليه وله تطلع إلى معرفة مصيره بعد الموت فيحتاج إلى من يشرح له أسباب النجاة في ذلك المصير حتى يأتيها وأسباب الهالك حتى يتجنّبها .

وبهذا نعلم أن الإنسان يحتاج حاجة ضرورية إلى الرسالة لروحه وبذنه وعاقبة أمره .

( فإذا علمت هذا فلعل هناك ضرباً من الإدراك غير مدركاتنا ، لأن إدراكاتنا مخلوقة محدثة ، وخلق الله أكبر من خلق الناس ، والحصر مجهول والوجود أوسع نطاقاً من ذلك ، والله من ورائهم محيط ، فاتهم إدراكك ومدركاتك في الحصر ، واتبع ما أمرك الشارع به في اعتقادك وعملك ، فهو أحقر على سعادتك ، وأعلم بما ينفعك ، لأنّه من طور فوق إدراكك ، ومن

نطاق أوسع من نطاق عقلك ، وليس ذلك بقادح في العقل ومداركه ، بل العقل ميزان صحيح ، فأحكامه يقينية لا كذب فيها ، غير أنك لا تطبع أن تزن به أمور التوحيد والأخرة ، وحقيقة النبوة ، وحقائق الصفات الإلهية وكل ما وراء طوره ، فإن ذلك طمع في المحال )<sup>(١)</sup> .

وهذا ما يؤيده الكتاب والسنّة من اعتبار الفطرة والعقل نوراً يفيد في حدوده ولا ينبغي إقصامه فيما وراء طوره لأن ذلك ظلم له وطلب المحال بوسائل لا توصل إليه .

قال الله تعالى ممتنا على عباده بما خلق لهم من وسائل المعرفة والإدراك :

**﴿وَلَلَّهُ أَخْرَجَكُمْ مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْعَادَ لَعَلَّكُمْ تَشَكُّرُونَ﴾** )<sup>(٢)</sup> .

ولما اعتمد أقوام على العقل والسمع والبصر فسدت فطريهم وضلت عقولهم ولم تنفعهم أسماعهم وأبصارهم كما حكى القرآن عنهم في آيات عديدة منها :

**﴿وَلَقَدْ مَكَثُوكُمْ فِي سَيِّئَاتِكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَارًا وَأَفْعَادًا فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَا أَبْصَارُهُمْ وَلَا أَفْعَادُهُمْ مِّنْ شَيْءٍ إِذَا كَانُوا يَحْمَدُونَ بِقَاتِلِ اللَّهِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهِزُونَ﴾** )<sup>(٣)</sup> .

وقال تعالى مبينا حد علم أقوام آخرين : **﴿يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِّنَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الْآخِرَةِ هُرُّ غَافِلُونَ﴾** )<sup>(٤)</sup> .

ومع هذا العقل والعلم الدنيوي قال تعالى عن حال من لم يأخذ بنور النبوة

(١) مقدمة تاريخ ابن خلدون ، عبد الرحمن بن خلدون المغربي ، دار الكتاب اللبناني ، ١٩٨٢ م ، علم الكلام / ١٨٤ ، ٨٢٥ .

(٢) سورة النحل ، آية (٧٨) .

(٣) سورة الأحقاف ، آية (٢٦) .

(٤) سورة الروم ، آية (٧) .

ويتبع هدي الرسالة : « ظهرَ الْفَسادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيُ النَّاسِ لِيُذِيقُهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا عَلَيْهِمْ يَرْجِعُونَ »<sup>(١)</sup> .

ومن هنا ناداهم المولى بهذه الحقيقة التي لا مهرب لهم من الإقرار بها :

« يَأَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفَقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ »<sup>(٢)</sup> .

ولما كانوا من جنس الفقراء المحتاجين وهو جل جلاله غني جواد متفضل بما يحمد عليه قال لهم على سبيل التنبية والاعتبار : « قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمْ مَنْ يَعْلَمُ السَّمَعَ وَالْأَبْصَرَ وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيْتِ وَيُخْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيَّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الْأَشْرَقَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقْلُ أَفَلَا يَنْقُونَ »<sup>(٣)</sup> .

وقال تعالى ممتنا عليهم بما سخر لهم من النعم التي تستحق الشكر والعرفان :

« أَلَّا تَرَوْا أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَنْبَعَ عَلَيْكُمْ يَعْمَلُهُ طَهْرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُجَدِّلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كِتَابٍ مُّبِينٍ »<sup>(٤)</sup> .

وقال تعالى : « وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَخَتَّارُ مَا كَانَ لَهُمُ الْخِيرَةُ سُبْحَانَ اللَّهِ وَنَعَمَ مَا يُشْرِكُونَ »<sup>(٥)</sup> وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تَكُونُ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِمُونَ »<sup>(٦)</sup> وَهُوَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَمِيدُ فِي الْأُولَى وَالآخِرَةِ وَلَهُ الْحُكْمُ وَإِلَيْهِ تَرْجَعُونَ »<sup>(٧)</sup> .

فالقرآن الكريم يزود الناس بمعلومات عن الخالق سبحانه وتعالى وعلمه المحيط وما له من صفات الكمال التي تستوجب السمع والطاعة له .

وكذلك يلفت أنظارهم إلى النظر في أنفسهم وما خلقوا منه وإلى هذا الكون من حولهم وما لهم فيه من منافع تستوجب هي الأخرى الحمد والشكر .

« الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلْمَتِ وَالنُّورَ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يَرْهِبُهُمْ

(١) سورة الروم ، آية (٤١) .

(٢) سورة فاطر ، آية (١٥) .

(٣) سورة يونس ، آية (٣١) .

(٤) سورة لقمان ، آية (٢٠) .

(٥) سورة القصص ، (٧٠-٦٨) .

**يَعْدُونَ** ١ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُم مِنْ طِينٍ ثُمَّ قَضَى أَجَلًا وَأَجْلًا مُسْمَىٰ عِنْدَهُ ثُمَّ أَتَمْ تَمَرُونَ ٢ وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَاوَاتِ وَفِي الْأَرْضِ يَعْلَمُ بِإِيمَانِكُمْ وَجَهَرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ<sup>(١)</sup>.

وقال تعالى : « قُلْ أَرَأَيْتَ إِنْ جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَيْلَلَ سَرَمَدًا إِنْ يَوْمَ الْقِيَمَةِ مِنِ إِلَهٌ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيَكُمْ بِصِرَاطًا أَفَلَا سَمَعُونَ ٣ » قُلْ أَرَأَيْتَ إِنْ جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَنَهَارًا سَرَمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَمَةِ مِنِ إِلَهٌ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيَكُمْ بِلَيلٍ تَشْكُنُونَ فِيهِ أَفَلَا تُبَصِّرُونَ ٤ وَمِنْ رَحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ الْأَيْلَلَ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلِتَبْغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ<sup>(٢)</sup> ».

وقال تعالى : « إِنَّ اللَّهَ فَالِئِلَهُ الْحَقِيقَةُ وَالثَّوَىٰ يَخْرُجُ الْحَقِيقَةَ مِنَ الْبَيْتِ وَمَخْرُجُ الْمِيَتِ مِنَ الْحَقِيقَةِ ذَلِكُمُ اللَّهُ فَإِنَّ تُوقَدُونَ ٥ » فَالِئِلَهُ الْإِضْبَاحُ وَجَعَلَ الْأَيْلَلَ سَكَانًا وَالشَّمْسَ وَالقَمَرُ حُسْبَانًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ٦ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النَّجُومُ لِتَهَدُوا بِهَا فِي ظُلْمَتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ فَهَذَا أَلَيْتَ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ٧ وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَجَدَوْ فَمَسْتَرَ وَمَسْتَودَ قَدْ فَهَذَا أَلَيْتَ لِقَوْمٍ يَفْقَهُونَ<sup>(٣)</sup> ».

وقال تعالى : « سَيَّهَ اللَّهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ٨ لَهُ مُنْكَرُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ يَعْلَمُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ٩ هُوَ الْأَوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ يَكُلُّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ١٠ هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَيَّةٍ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلْبِسُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزَلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعْلُومٌ أَيْنَ مَا كُشِّمَ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ١١ لَهُ مُنْكَرُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ ١٢ يُولِجُ الْأَيْلَلَ فِي النَّهَارِ وَيُوَلِّهِ النَّهَارَ فِي الْأَيْلَلِ وَهُوَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الْأَصْدُورِ ١٣ إِنَّمَا نَوْيَا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنْفَقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ شَسْتَخْلَفُونَ فِيهِ فَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَأَنْفَقُوا هُمْ أَجْرٌ كَيْدُ<sup>(٤)</sup> ».

وقال تعالى : « هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ الْغَيْبُ وَالشَّهَدَةُ هُوَ الرَّحْمَنُ

(١) سورة الأنعام ، آية (٣-٤) .

(٢) سورة القصص ، آية (٧٣-٧١) .

(٣) سورة الأنعام ، آية (٩٨-٩٥) .

(٤) سورة الحديد ، آية (٧-١) .

الْرَّحِيمُ ﴿١١﴾ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُوشُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَمِّسُ  
 الْعَزِيزُ الْجَبَارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يُشَرِّكُونَ ﴿١٢﴾ هُوَ اللَّهُ الْخَلِقُ الْبَارِئُ  
 الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى يُسَيِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ»<sup>(١)</sup> .

وبهذا يتبيّن أن الوحي والرسالة من الحاجيات الضرورية للناس من جهات عديدة منها بيان ما في فطرهم من حب الرب الخالق وما وراءه من توجّه إلى عبادته جل جلاله .

ومنها بيان الأسئلة المنبعثة من الحيرة عن هذا الكون وكيف تكون الاستفادة من خيراته والاحتراز من شروره .

ومنها اكتساب المعرفة والعلم الذي جبل الإنسان على استطلاع مصادرها واكتشاف أسبابه واستخدام المدركات المدخرة في الفطرة والعقل بغية تحصيله حتى إن الإنسان يجد في ذلك لذة وستعة مع ما يلاقيه من عناء أو يتعرض له من مخاطر .

ومنها أن الإنسان كما أسلفنا في بحث الوحي يقع في نفسه معارف وأمور وخواطر وإرادات لا يعلم مصدرها على وجه يتحقق منه فيحتاج إلى بيان بالأمثلة المضبوبة والمثل المقدسة حتى يكون ذلك جواباً شافياً وأنموذجاً ينقبه ويقيس عليه ما يقع في نفسه من لمة الملك أو لمة الشيطان .

هذا بالإضافة إلى ما أسلفناه من أن الله تبارك وتعالى ما تخلى عن تعليم هذا الإنسان منذ علم آدم عليه السلام الأسماء كلها .

قال الله تعالى : «فَاقْرِمْ وَجْهَكَ لِلَّذِينَ حَنِيفًا فِطَرَ اللَّهُ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا  
 بَدِيلٌ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الْقِيمَةُ وَلَا كُنْ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ»<sup>(٢)</sup> .

ف بهذه الفطرة زرعت في إنسان ضعيف له أهواء و حاجات نفسية وجسدية ،

(١) سورة الحشر ، (٢٤-٢٢) .

(٢) سورة الروم ، آية (٣٠) .

وله خواطر وعواج : « وَخُلِقَ الْإِنْسَانُ ضَعِيفًا »<sup>(١)</sup> أمام الشهوات والرغبات والدفع والجلب وما يحيط به مخلوقات يخافها ولا يعلم كيف يتعامل معها ، وصدق الله العظيم العليم حيث يقول : « وَأَسِرُوا قَوْلَكُمْ أَوْ أَجْهَرُوا بِهِ إِنَّهُ عَلَيْهِ بِدَارٍ الصُّدُورِ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ الْلَّطِيفُ الْخَيْرُ »<sup>(٢)</sup> .

فهذا الفطرة يعلم الله ما يحيط بها من دواعي الفساد والإنحراف ولذا لا يتركها حتى يعلمها ويصرها ويقيم عليها الحجة لأنه رحيم حكيم عادل لا يظلم أحدا : « وَمَا كَانَ مُعَذِّبِينَ حَقَّ نَبَغَتْ رَسُولًا »<sup>(٣)</sup> .

فلما علم الله فساد الفطرة وإغواء الشياطين لها أرسل الرسل وأنزل الكتب لبيان ما فيه صلاح العباد في العاجل والأجل فقال تعالى :

« كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحُكِّمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمْ أَبْيَتْنَاهُ بَعْدًا بِيَنْهِمْ فَهَدَى اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ يَأْذِنُهُ اللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ »<sup>(٤)</sup> .

تلك أسباب الرسالة وبيان ضرورتها للناس إذ لابد لهم من علم بالله تعالى وأسمائه وصفاته وما يرضيه عنهم وما يجعل سخطه وما هي حدود صلتهم بهذا رب العظيم المنعم عليهم وكيف يشكرون له لزيدهم ويعبدونه ليرحمهم . وما هي الأسرار التي أودعها في هذا الكون الذي سخره لهم ومكفهم من السعي والكسب فيه . وكيف يعدلون في الحكم في اختلافاتهم ونزاعاتهم ؟ وما الحكمة من خلقهم وخلق هذا العالم العلوى والسفلى ولماذا فضل هذا على هذا وقوى هذا دون هذا ؟

(١) سورة النساء ، آية (٢٨) .

(٢) سورة الملك ، آية (١٤) .

(٣) سورة الإسراء ، آية (١٥) .

(٤) سورة البقرة ، آية (٢١٣) .

انظر تفسيرها في ص ٨٦-٨٥ من هذا البحث لتوضح مناسبة ذكرها هنا .

## وما المصير إلى أين؟

كل ذلك وغيره من الأسئلة لا جواب عنها إلا بواسطة الرسل الذين يأتون بما يوافق الفطر والعقول وينور القلوب ويشرح الصدور لأنه من خالقها الذي يعلم الحكمة التي خلقت من أجلها ، والضروريات التي لابد لها من تحصيلها .

قال تعالى : « يَرِئُ الْمَلَائِكَةُ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أَنذِرُوهُ أَنَّهُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَنَّقُونَ »<sup>(١)</sup> .

وقال تعالى مقررا على عباده هذه الأصول الثلاثة :

« أَفَمَنْ يَخْلُقُ كَمَنْ لَا يَخْلُقُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ »<sup>(٢)</sup> .

« إِنَّهُمْ كُلُّهُمْ لِلَّهِ وَلَحْدَهُ فَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ فَلَوْلَاهُمْ مُنْكَرٌ وَهُمْ مُشْتَكِرُونَ »<sup>(٣)</sup> .

وقال تعالى : « وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّاً وَالْإِنْسَانَ إِلَّا لِيَعْمَلُوْنَ ﴿٦﴾ مَا أُرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَنْ يُطْعَمُوْنَ ﴿٧﴾ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمُتَّيْنِ »<sup>(٤)</sup> .

وقد علمنا أنه ليس في الفطرة والعقل والذكاء والتجارب ما يوضح مثل هذه الأمور الضرورية التي : ( تكفل الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم - ببيانها وانفردوا بالعلم النافع وبالعلم الذي لا سعادة للإنسان ولا نجاة له بغيره ، وهو العلم الذي يعرف به الإنسان خالقه وفاطر هذا الكون ، ومدبر هذا العالم ، وصفاته العالية والصلة التي بينه وبين عبده ، وموقف الإنسان في هذا العالم وموقفه من ربها ، ومبدأه ومصيره ، وما يرضيه تبارك وتعالى ، وما يسخطه ، وما يشقي الإنسان في الدار الآخرة وما يسعده ، وخصوص عقائده وأعماله وأخلاقه ، وجزاءها وما يتربى على ما يصدر منه من قول

(١) سورة النحل ، آية (٢) .

(٢) سورة النحل ، آية (١٧) .

(٣) سورة النحل ، آية (٢٢) .

(٤) سورة غافر ، آية (٣٨) .

واعتقاد وعمل من الثواب والعقاب والتائج البعيدة الطويلة المدى ، وهذا هو العلم الذي يستحق أن يسمى « علم النجاة » .

والأنبياء مع سمو مداركهم ، وصفاء حسهم وكونهم على الجانب الأعلى من الذكاء والنبوغ الفطريين لا يتدخلون في العلوم السائدة في عصرهم ، ولا يزعمون لهم فيها كعباً عالياً ولا اليد الطولى . إنما ينقطعون ويختصون لما بعثوا له وأمرروا به وتوقفت عليه سعادة البشرية ، ويكلون هذه العلوم إلى أصحابها )<sup>(١)</sup> .

ذلك أن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام بتوسطهم بين الله تبارك وتعالى وبين عباده كما يُقرّبه الندوى إلى الأذهان كحال مدينة عظيمة فيها مهندسون وعلماء وعمال وحرفيون وغير ذلك من الطوائف العاملة كالجند والشرط ولنكتهم مع خبراتهم وسعيهم في العمل لا يعلمون عن حاكم المدينة ولا الأنظمة المعمول بها شيئاً .

وإذ لم يجدوا من يدلهم على الحاكم ويعرفهم به ويصرهم بالأنظمة لما استقام لهم حال ولما نجح لهم عمل ولو قعوا في المخالفات والنزاعات التي تجرهم إلى المتابعة والسجون .

أما إذا وجدوا من يأخذ بأيديهم ويعرفهم على الحاكم وأنظمة البلد أو المدينة فإنهم سوف يسلمون من مخاطر الجهل والمخالفات التي كانوا عرضة لها رغم ما معهم من علم وخبرة للعمل وأدوات للإنتاج .

( وترون الخطب أعظم إذا عرفتم أن الأمر ليس أمر الحاكم والمنظم فقط ، إن الحاكم والمنظم لهذا البلد - في المثال الذي ضربناه - هو خالق هذا البلد الذي أخرجه من العدم إلى الوجود ، وأفاض عليه الحياة ورزقه كل ما يحتاج إليه ويصلحه وهو الرازق ، وهو الجود ، وهو الغفور الودود .. فإذاً كانت معرفته بكل العقل ، ومحبته بكل القلب ، وطاعته بكل الجوارح وإجهاد النفس

(١) النبوة والأنبياء في ضوء القرآن ، للندوي ، ٣٠ ، ٣١ .

وبدل الوسع في إرضائه ، والتقارب والتودد إليه أهم الواجبات ، وأقدس المهام ومقتضى الإنسانية والمرودة ، ومطالبة العقل السليم والفطرة المستقيمة .

وهذا مركز النبوة والأنبياء ووضع رسالتهم ومهامتهم بين مراكز الطوائف البشرية ورسالاتها ومهاماتها ، فهم كالروح بالنسبة إلى الجسد ، وكالعقل بالنسبة إلى العمل ، وكالعين بالنسبة إلى الإنسان .

والدنيا بغيرهم - بعلومها و מדنياتها وصنائعها - ظلام في ظلام -  
﴿ ظَلَمْتُ بَعْضَهَا فَوْقَ بَعْضٍ إِذَا أَخْرَجَ يَكْدُمُ لَهُ يَكْدُمُ بَرَّهَا وَمَنْ لَرَأَيْعَلَلَهُ لَمْ تُؤْرَأْ فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ ﴾ (١) (٢) .

وبهذا يكون قد اضطج جليا أن ما اتفق عليه الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية من تمثل أوجه حاجة الناس للرسالة في الأصول الثلاثة المذكورة هو كذلك ، بالإضافة إلى ما جلبناه من نصوص القرآن التي تزود الإنسان بمعلومات ضرورية له عن نفسه والكون حوله . وكذلك يتضح أكثر أن الإيمان بالله ورسله واليوم الآخر أمور متلازمة وضرورية فالإيمان بذلك كله موافقة للعقل السليم والفطرة المستقيمة وبيان ذلك بالبشاره والتذكرة هو مركز النبوة الذي ظهرت أهميته بالنصوص والأمثلة المضروبة .

ومن الحاجات والأصول الثلاثة المذكورة المتلازمة التعاون والتمانع وهو المراد بالحركات الاختيارية التي يدخلها الصدق والكذب والخير والشر والحق والباطل والعدل والجور وغير ذلك مما لابد من مصدر يميز به بين هذا عن هذا وهذا من هذا إذ العقول لا تستوي في الأحكام بذلك ولا تجيز الترجيح بلا مرجع فكان لابد عقلا وشرعا من مرجع فوق العقول في أوامرها حتى يسلم له الجميع حيث : ( إن حكمة الحكماء ، وعلوم الفلسفة آراء بشرية ناقصة ، وظنون لا تبلغ من عالم الغيب إلا أنه موجود ومحظوظ ، وهي عرضة للتخطئة

---

(١) سورة النور ، آية (٤٠) .

(٢) المرجع السابق ، ٣٩ ، ٤٠ .

والخلاف ، ولا يفهمها إلا فئة مخصوصة من الناس - وما كل من يفهمها يقبلها ، ولا كل من يقبلها ويعتقد صحتها يرجحها على هواه وشهواته ، إذ لا سلطان لها على وجدان العالم بها ، فلا يكون لها تأثير الإيمان وإسلام الإذعان والتعبد ، لأن النوع البشري يأبى طبعه وغريزته أن يدين وي الخضوع التعبد لمن هو مثله في بشريته وإن فاقه في علمه وحكمته ، وإنما يدين الإنسان لمن يعتقد أن له سلطاناً غبياً عليه ، بما يملكه من القدرة على النفع والضر بذاته دون الأسباب الطبيعية المبذولة لجميع الناس حسب سنة الكون<sup>(١)</sup>.

وصاحب هذا السلطان الغبي قال لعباده :

﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْإِرْرِ وَالْنَّقْوَىٰ وَلَا تَنَاعَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْمَدْنَىٰ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَاب﴾<sup>(٢)</sup>.

وأمرهم في ذلك التعاون الذي لابد منه أن يكون على القسط والعدل والبر والتقوى ، ولا يكون ذلك إلا بالتمسك بما جاء عن الله تعالى : ﴿ قَالَ أَهْيَا مِنْهَا جَمِيعاً بِعَصْمِكُمْ لِعَصْمِكُمْ عَدُوٌّ فَإِمَّا يَأْتِنَّكُمْ مِّنْ هُدَىٰ فَمَنْ أَتَبَعَ هُدَىٰ فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْقَى ﴾<sup>(٣)</sup> وَمَنْ أَغْرَىٰ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكاً وَمَخْسِرٌ يَوْمَ الْقِيَمةِ أَغْمَى﴾<sup>(٤)</sup>.

وقال تعالى : ﴿ وَمَا أَخْلَفْتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَحُكْمُهُ إِلَى اللَّهِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبِّ عَلَيْهِ تَوْكِيدُتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ﴾<sup>(٥)</sup>.

وقال تعالى : ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا فَوَّادِينَ لِلَّهِ شَهَادَةٌ بِالْقِسْطِ وَلَا يَجْرِي مَعَكُمْ شَيْئاً قَوْمٌ عَلَى أَلَا تَعْدِلُوا أَعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ حَرِيصٌ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾<sup>(٦)</sup>.

(١) تبسيط العقائد الإسلامية ١١٨ .

(٢) سورة المائدة ، آية (٢) .

(٣) سورة طه ، آية (١٢٣-١٢٤) .

(٤) سورة الشورى ، آية (١٠) .

(٥) سورة المائدة ، آية (٨) .

وقال تعالى : « يَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا أَطْبِعُوا اللَّهَ وَأَطْبِعُوا الرَّسُولَ وَأَفْلَى الْأَمْرُ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنْزَعُمْ فِي سَقَرٍ وَرَدُودٍ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحَسَنُ تَأْوِيلًا »<sup>(١)</sup> .

فمع أهمية توحيد الله تعالى في الوهبيته وربوبيته وأسمائه وصفاته إلا أن حاجة الناس لهذا الأصل الثاني الذي شرحنا أنه لا يهتمي لما فيه من المصالح إلا عقل مؤيد بالوحي<sup>(٢)</sup> .

إذ : ( الله بعث الرسل لتحصيل المصالح وتكتميلها وتعطيل المفاسد وتقليلها فكل ما أمر الله ورسوله فمصلحته راجحة على مفسدته ومنفعته راجحة على المضرة وإن كرهته النفوس )<sup>(٣)</sup> .

فجلب المصالح ودرء المفاسد يشمل الدين كله إذ كل الأنبياء جاءوا بضرورة درء المفاسد عن الدين والنفس والعقل والنسب والعرض .

وجاءوا بوجوب جلب الحاجيات التي تعم المصالح المتبادلة بين الناس مع ضرورة التحلي بمكارم الأخلاق والإيتان بخصال الفطرة إذ السعادة والحياة الكريمة لا تحصل إلا بذلك .

وبهذا نعلم أن الله تبارك وتعالى علم الإنسان ما لم يعلم مما يحتاجه في عاجله وأجله وأن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام يبنوا ذلك لمن أرسلوا إليهم بياناً يفيد العلم ويقيمه الحجة ويكتفوا لمن اتبعه أن لا يضل ولا يشقى ويحق على من أعرض عنه أنه له معيشة ضنك في الدنيا وأنه يحشر يوم القيمة أعمى لا نور له إذ لم يتبع النور الذي جاءه من ربها ولتوسيع ذلك قال الإمام الغزالى : ( فأدلة القرآن مثل الغذاء ينتفع به كل إنسان وأدلة المتكلمين مثل الدواء ينتفع به

(١) سورة النساء ، آية (٥٩) .

(٢) انظر معارج القدس ١٣٤ .

(٣) الفتاوى ٢٤ / ٢٧٨ .

آحاد الناس ويستضرر به الأكثرون بل أدلة القرآن الكريم كالماء الذي ينتفع به الصبي الرضيع والرجل القوي .. )<sup>(١)</sup>.

وهذا القرآن وصفه الله تعالى بأوصاف عظيمة تدل على علو شأنه وضرورة الأخذ به في الحركات الاختيارية والتحاكم إليه عند الإشكال أو التنازع .  
قال الله تعالى : « كَتَبْ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلْمَةِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ » )<sup>(٢)</sup>.

وقال تعالى : « وَكَذَلِكَ أَوْجَبَنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَنْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلَا أَلِيمَنْ وَلِكُنْ جَعَلْنَاهُ نُورًا تَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءَ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطِ الْمُسْتَقِيمِ » )<sup>(٣)</sup>.

وقال تعالى : « وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبَيَّنَ لِكُلِّ شَئٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ » )<sup>(٤)</sup>.

وقال تعالى : « وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْذِكْرَ لِتُبَيَّنَ لِلنَّاسِ مَا نَزَّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنْفَكِرُونَ » )<sup>(٥)</sup>.

قال الإمام الشافعي : ( فإن من أدرك علم أحكام الله في كتابه نصا واستدلا ، ووفقه الله للقول والعمل بما علم منه : فاز بالفضيلة في دينه ودنياه ، وانتفت عنه الريب ، ونورت في قلبه الحكمة واستوجب في الدين موضع الإمامة ) )<sup>(٦)</sup>.

وهذا الذي ذكره الإمام الشافعي دل عليه كلام هاذين الإمامين ونطقت به السنة المبينة للقرآن ، إذ جاء عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال :

(١) إلجم العام ٨٩ وقارن بما في شرح الأصفهانية ١٦٧.

(٢) سورة إبراهيم ، آية (١) .

(٣) سورة الشورى ، آية (٥٢) .

(٤) سورة النحل ، آية (٨٩) .

(٥) سورة النحل ، آية (٤٤) .

(٦) الرسالة للإمام المطibli محمد بن إدريس الشافعي ، بتحقيق وشرح أحمد محمد شاكر ، دار التراث ، ط ٢٠١٣ هـ ١٣٩٩ وانظر ما بعدها .

( إنما بعثت معلماً مبشراً ، وبيعت رحمة مهداً )<sup>(١)</sup> .

وقوله من قول مالك : ( أنه بلغه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : إنما بعثت لأتم حسن الأخلاق )<sup>(٢)</sup> . قال الحافظ ابن عبد البر : ( وهذا حديث مدني صحيح ، ويدخل في هذا المعنى الصلاح والخير كله ، والدين والفضل والمرءة والإحسان والعدل ، فبذلك بعث ليتممه صلى الله عليه وسلم وقد قالت العلماء : إن أجمع آية للبر والفضل ومكارم الأخلاق قوله - عز وجل : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَاتِ وَيَنْهَا عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ يَعْظِلُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾<sup>(٣)</sup> )<sup>(٤)</sup> .

ومن أراد جلب النصوص الدالة على بيان حاجة الناس للرسالة في الحكم فيما بينهم والتعبد لله تعالى كما أمرهم سوف يطرب كثيراً - وفيما أوردناه غنية عن ذلك الإطناب - هذا من جهة ومن جهة أخرى فإن واقع البشرية عبر تاريخها الطويل يشهد بأن الإنسان إذا عبد الله بفطرته وعقله تحبط كثيراً وانحرف انحرافاً لا يرجع فيه إلا إلى هواه ﴿ إِنْ يَتَّعِنُوا إِلَّا أَلْظَنَ وَمَا تَهُوَ أَلْأَنْفُسُ ﴾<sup>(٥)</sup> .

والله تبارك وتعالى لا يترك الإنسان فترة طويلة في ذلك الغي الذي يفسد الفطرة ويضل العقل ويطمس نوره ، بل لا بد أن يتعاهده لطفاً منه ورحمة بمن يوضح له السبيل وينير له الطريق ذلك أنه ما خلقه عيناً ولذا لا يتركه سدىً وهو جل وعلا يقول : ﴿ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ ﴾<sup>(٦)</sup> . ويقول : ﴿ إِنَّ الْحُكْمَ إِلَّا لِلَّهِ أَمْرًا أَلَا يَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ ذَلِكَ الَّذِينَ الْقَيْمُ وَلَذِكْنَ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾<sup>(٧)</sup> .

(١) انظره باللفاظ متقاربة في طبقات ابن سعد ١/١٥١ والمستدرك ١/٣٥ والتمهيد لابن عبد البر ٥/١١٨.

(٢) التمهيد ٢٤/٣٣٣.

(٣) سورة النحل ، آية (٩٠).

(٤) السابق ٣٣٤.

(٥) سورة النجم ، آية (٢٣).

(٦) سورة الأعراف ، آية (٥٤).

(٧) سورة يوسف ، آية (٤٠).

ويطرب أكثر من حاول البرهنة من خلال جلب النصوص على أن أحكام الله التي أنزلها على رسلي ليحكموا بها بين عباده هي التي تخرجهم من الظلمات إلى النور وتحقق دماءهم وأموالهم وأعراضهم عن ورع وخوف من الله تعالى وأليم عقابه وأن البشرية لا تعرف صونا لهذه الضروريات إلا في ظل ما جاءت به الرسالة هذا مع إبطاق جميع العقلاء وأهل الفطر السليمة على استحسان ما جاءت به الرسل من شرائع تأمر بالعدل والإنصاف وتأخذ على يد الظالم ويتوى بها الضعيف حتى ينال حقه<sup>(١)</sup>.

ولئن كان الناس بحاجة ضرورية إلى الرسالة لما تبيّنه من توحيد الله تعالى وما تدل عليه من علوم وأحكام وحكم فإن الإنسان أحوج إلى معرفة مصيره بعد الموت الذي يشاهده بين أفراده مساء وصباحا.

فلهذا الحاجة المصيرية أنذر الأنبياء عليهم الصلاة والسلام أممهم باليوم الآخر وبينوا لهم ما فيه من ثواب وعقاب بشاراة للطائعين وترهيبا للكافرين والفاسقين.

إن الإيمان باليوم الآخر وقيام الساعة وما يكون بعد الموت من الأمور المغيبة التي لابد فيها من الخبر هو الباعث لأهل الإيمان على التنافس في صحة العقيدة وقوة الإيمان وإتقان العمل وموافقته لما جاء عن الله عز وجل : ﴿الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِتُبَلُّوكُمْ أَيْكُمْ أَعْسَنْ عَمَلًا وَهُوَ أَعْزِيزُ الْغَفُورِ﴾<sup>(٢)</sup>.

﴿يُوْمَنُوتْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمُ الْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُسْرِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَأُولَئِكَ مِنَ الْمُصَلِّحِينَ﴾<sup>(٣)</sup>.

(١) انظر سيبينوزا ، رسالة في اللاهوت والسياسة ١٢٣ وما بعدها والسير النبوية لأبي الحسن الندوبي ، دار الشروق جدة ، ط ١ ، ٢١٣٩٧ هـ ٢١-١ ومذاهب فكرية معاصرة ، محمد قطب ، دار الشروق ط ١ ، ١٤٠٣ هـ ، ٢٢٤ وما بعدها . والنبوة والأنبياء في ضوء القرآن للندوبي ٨٦ وما بعدها .

(٢) سورة الملك ، آية (٢) .

(٣) سورة آل عمران ، (١١٤) .

﴿وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَبِالآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ أُولَئِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّنْ رَّبِّهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

﴿فَأَعْرِضْ عَنْ مَنْ نَّوَىٰ عَنْ ذِكْرِنَا وَقُرِبَ إِلَى الْحَيَاةِ الدُّنْيَا﴾<sup>(٢)</sup> ذَلِكَ مَبْلَغُهُمْ مِّنَ الْعِلْمِ إِنَّ رَبَّهُ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ أَهْتَدَى﴾<sup>(٣)</sup> وَلَلَّهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ يَجِدُنَّ الَّذِينَ أَسْتَوْا بِمَا عَمِلُوا وَجَزِيَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحُسْنَى﴾<sup>(٤)</sup>.

﴿وَنَصَّعَ الْمَوْرِقَنَ الْقَسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَمَةِ فَلَا نُظْلِمُ نَفْسًا شَيْئًا وَإِنْ كَانَ كِتَابًا حَكَمَهُ مِنْ خَرَدِنِ أَنْتَنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَسِيبَنَ﴾<sup>(٥)</sup>. هكذا يبين الله تعالى في كتابه لعباده حواجز تدفعهم للإيمان باليوم الآخر والعمل من أجله .

وقد اهتم الأنبياء ببيان أحوال الناس في ذلك اليوم العظيم كما يدل على ذلك الآيات الكثيرة في القرآن الكريم من لدن نوح عليه السلام إلى خاتم الأنبياء محمد صلى الله عليه وسلم الذي بالغ في شرح ما يكون بعد الموت حتى أدخل أهل الجنة العجنة وأهل النار النار إذ لا مبين بعده صلى الله عليه وسلم .

قال تعالى : ﴿أَوْلَئِرَ الْإِنْسَنُ أَنَا خَلَقْتَهُ مِنْ نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ حَصِيمٌ مُّبِينٌ وَصَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسَى خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُنْهِ الْعِظَمَ وَهِيَ رَمِيمٌ﴾<sup>(٦)</sup> قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنْشَأَهَا أَوْلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ﴾<sup>(٧)</sup>.

وقال تعالى عن مثل الدنيا في الآخرة : ﴿أَعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعْبٌ وَلَهُوَ وَزِينَةٌ وَتَفَاهُ بَيْنَكُمْ وَتَكاثُرٌ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأُولَئِكَ كَمِثْلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ بِنَالُهُ ثُمَّ يَرْجُعُ فَتَرَنَّهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَمًا وَفِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِّنْ اللَّهِ وَرَضْوَانٌ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتْنَعُ الْفُرُورِ﴾<sup>(٨)</sup>.

(١) سورة البقرة ، آية (٥-٤) .

(٢) سورة النجم ، آية (٢٩-٣١) .

(٣) سورة الأنبياء ، آية (٤٧) .

(٤) سورة يس ، آية (٧٧-٧٨) .

(٥) سورة الحديد ، آية (٢٠) .

وعن سهل قال : سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول : ( موضع سوط في الجنة خير من الدنيا وما فيها ، ولغدوة في سبيل الله أو روحه خير من الدنيا وما فيها )<sup>(١)</sup> .

فمن أساسيات دعوة الأنبياء : ( التشديد على جانب الآخرة ، واللهج بها . والإشادة بذكرها ، والتنويه بشأنها تنويها يجعلها من النقاط الأساسية في دعوتها ، ويسعى كل من يعيش في أخبارهم وأحاديثهم ، ويتدوّق كلامهم أن الآخرة دائمًا نصب أعينهم ، لا تزال مائلة أمامهم بنعيمها وجحيمها وسعادتها وشقائها )<sup>(٢)</sup> .

وما ذلك إلا لخطرها واعتماد النجاة فيها على العمل الصالح في هذه الدار وأن الشقاوة فيها سببها الكفر والجحود والعصيان والفسق<sup>(٣)</sup> .

فخلاصة هذا الفصل هي :

أننا نتفق مع الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية فيما تفقا عليه من ضرورة الرسالة للناس من الناحية العقيدة والتعبدية والحياة العملية الدينية والحياة الأخروية .

وهذه هي الأصول الثلاثة التي لا تعرف بالفطرة والعقل المجرد ولا تنال بالحس والحدس ذلك أنها أمور غيبية لا تحصل بالنظر والفكر ولا يحصل العلم بها أو تفاصيلها إلا بالخبر الصادق من العليم الخبير .

هذا وقد نوهنا في دراستنا لنصوصهما في المبحثين السابقين بالاستدراكات التي تؤخذ على منهجهما في بحث هذه المسألة التي هي حاجة

(١) صحيح البخاري ، كتاب الرقاق الحديث ( ٦٤١٥ ) .

(٢) النبوة والأنبياء للندوى ٦٤ .

(٣) انظر فتح الباري ٣١٩/١١ وما بعدها وقارن بما في كتاب : رحلة الخلود للشيخ حسن أيوب ، دار التراث ط ١ ، ١٤٠٦ هـ ٩٧ وما بعدها .

الناس للنبوة ، وأخذنا مما لاحظناه على الإمام الغزالى من عدم ذكر الأدلة  
الكافية مستندا لنا في الإطالة شيئاً ما في هذا التعقيب طلباً للأدلة من الوحي  
المعصوم أو التعبير عنها . والله أعلم .

\* \* \*

## الفصل الثاني

### حكم إرسال الرسل

#### المبحث الأول

##### رأي الإمام الغزالى

كان من رأي الإمام الغزالى في الفصول السابقة أن النبوة والرسالة حظوة ربانية وهبة إلهية لا تناول بكسب ولا تحصل بعلم إلا أن الله يجتبى من يشاء من عباده فيسلك به مسالك الاجتهاد في التعبد والنظر والتأمل بالإضافة إلى ما يجعله الله عليه من مكارم الأخلاق وطيب الشمائل وما ينشر له إثر ذلك من القبول في الأرض لطيب معشره وصدق حديثه ووضوح لهجته .

وكان من رأيه كذلك أن النبوة وبعثة الرسل ضرورية للخلق في معاشهم ومعادهم بل هم أحوج إليها من الماء والهواء والغذاء والأطباء إذ وجودهم بدونها مع ما فطّرهم الله عليه من نور المعرفة وبصيرة العقل - شر محض وشقاء لا يملكون له دفعا لا في العاجل ولا في الآجل .

وفي شرحه لحكم إرسال الرسل الذين أوضح اضطرار الخلق لهم يسلك مسالك عقلية وشرعية ذلك أن بحث هذه المسألة يعد من الأمور المتأخرة نوعا ما حيث لم يعهد عن السلف الصالح الكلام فيها إلا في حدود بيان الآيات المجادلة لمنكري إرسال الرسل من البشر وتلك أمور شرعية قبل أن تكون عقلية<sup>(١)</sup> .

(١) انظر الاقتصاد في الاعتقاد ٨ ، ٩ .

ولما خاض المتكلمون في هذه المباحث الجديدة ظهر بينهم خلاف في عبارات مشتركة من حيث اللغة فحاول بعضهم قصرها على معانٍ محدودة تبناها هو ، واعتقد دلائلها فلم يسلم له الآخرون ما ذهب إليه من كل وجه ، ولم يتمكنوا نهائياً من إبطال ما ذهب إليه في تلك الألفاظ المشتركة لأنه لا مشاحة عندهم في الاصطلاحات ، ولأن له من وجه آخر متمسك فيما ذهب إليه عند إثارة المعاني واستخراج الدلائل . ومن تلك الألفاظ العقل والحسن والقبح والواجب والعبث والأصلح ، فالعقل يطلق بالاشتراك على معانٍ عدة فلا ينبغي عند الإمام الغزالى أن يطلب له حد واحد ، ذلك أنه يراد به الغريزة التي يفارق بها الإنسان الحيوان من كونه خلق مستعداً للعلم والتحصيل والكسب والعمل في الحرف والصناعات ، ويراد بالعقل ما يخرج عند التمييز من إدراك الطفل لعلوم ضرورية تقتضي عنده الحكم بالجائزات والواجبات والمستحبات .

ويراد به أيضاً العلوم والتجارب والمهارات التي يكتسبها الإنسان من طول ممارسته للحياة إذ يطلق الناس على من علمته الحياة النظر في العاقد أنه عاقل<sup>(۱)</sup> .

فبأي هذه العقول تحكم على الأشياء بالحسن أو القبح أو الوجوب . . . ؟ وكيف تحكم عقلا دون آخر في الحكم بوجوب شيء معين والغالب في عقول الناس الحكم على الأشياء بالقبح لما فيها من مخالفة أغراضهم وأهوائهم مع أن العقل الواحد قد يستحسن ما كان يستحبه إذا وافق رغبته وأآل غرضه إليه .

وقد يعمم العقل الحكم على الشيء بالقبح المطلق ويغفل عن حالات نادرة إذا واجهته لا يمكن إلا استحسانها مثل الكذب الإنقاذ معصوم من دم أو مال ، إذ يغرس في الناشيء أن الكذب قبيح فيخالف ذلك وينفر منه بأنواعه وحالاته

(۱) انظر الإحياء ۸۱/۱ .

المختلفة ولا يلتفت إلى حالات المصالح المتعلقة به على الندور ، وعندما يكون الكذب مستحسناً بل واجباً ، والعقل للإلف غافل عن ذلك .

ثم إن الوهم قد يسبق العقل فينفره من شيء معين من الذوات أو الصفات لما علق في الوهم من مقارنتها لما هو فيه مستقبح ، والواقع أن العكس هو الحال . فهذا مغلطات للعقل ينبغي أن يتنبه لها ولا يحكم على أن العقل محكم دائماً في الحالات التي له أن يحكم فيها فكيف بالأمور التي لا يشغله بها كالأمور التي يرد بها الشرع من عالم الغيب (فإن إقدام الخلق وإحجامهم في أقوالهم وعقائدهم وأفعالهم تابع لمثل هذه الحالات . . .) <sup>(١)</sup> .

ويعطينا الإمام الغزالى مثلاً على ذلك من واقع أصحاب العقائد المتناقضة بالإلف كالأشاعرة والمعزلة إذ ينفر العوام منها من العقليات التي يسلم بها ويصدقها إذا قيل له إن القائل بها من أتباع الطائفية التي لا ينتمي إليها فيعود مكذباً نافراً مما صدق به تعباً للإلف والتعصب لا للعقل المجرد .

بل إن علماء الطائفتين لا يستغلون إلا بالحيلة لنصرة المذهب وما يعتقدونه <sup>(٢)</sup> ، وهكذا يريد الإمام الغزالى أن يخلص من هذا إلى أن الاستحسان والتقييم العقليين مردوداً إلى الإلف والتقليد منذ الصغر أو إلى الآباء والأمهات أو إلى المعلمين وما غرسوه في الطالب .

وهذا لا يعني أن الإمام الغزالى يسد الباب أمام الأحكام العقلية ، بل إنه يريد أن ينبه إلى تلك المغلطات للعقل المجرد ، ثم يقول : (قلنا : نحن لا ننكر أن العاقل يستحسن طبعه عن الاحتياز من الضرر موهوماً ومعلوماً ، فلا يمنع من إطلاق اسم الإيجاب على هذا الاستحسان فإن الاصطلاحات لا مشاحة فيها) <sup>(٣)</sup> .

(١) الاقتصاد في الاعتقاد ١٠٧ وانظر المستصفى ١/٢٧ ، ٢٨ .

(٢) انظر الاقتصاد في الاعتقاد ١٠٥-١٠٧ .

(٣) السابق ١١٩ .

فالواجب قد يكون عقليا ، وقد يكون شرعا لورود الشرع به لما يترتب عليه من الضرر في الآخرة ، وقد يكون الواجب لما يترتب عليه أو يلزم من عدم وقوعه من المحال ( فالواجب - على هذا - اسم مشترك إذ يطلقه المتكلم في مقابلة الممتنع ، ويقول : وجود الله تعالى واجب ) .

وقال تعالى : ﴿ وَجَبَتْ جُنُوبُهَا ﴾<sup>(١)</sup> ، ويقال : وجبت الشمس<sup>(٢)</sup> ، وما دامت الألفاظ مشتركة والمتنازعون لم يحصلوا معناها المتفق عليه : ( فيكفيك من منفعة العقل أن يهديك إلى صدق النبي - صلى الله عليه وسلم - ويفهمك موارد إشاراته - ثم - أعزل العقل بعد ذلك عن التصرف ولازم الاتباع فلا تسلم إلا به والسلام<sup>(٣)</sup> ، ولكن ما دام : ( العقل يفيد فهم كلامه - أي النبي - والإحاطة بإمكان ما يقوله في المستقبل ، والطبع يستحدث على الحذر من الضرر ، ومعنى كون الشيء واجبا - هنا - أن في تركه ضرراً ومعنى كون الشرع - هنا - موجباً أنه معرف للضرر المتوقع ، فإن العقل لا يهدي إلى الهدف للضرر بعد الموت عند اتباع الشهوات فهذا معنى الشرع والعقل وتأثيرهما في تقدير الواجب<sup>(٤)</sup> ، ( ثم إن الحركات الإنسانية كما احتاجت إلى إرادة عقلية في جهاتها المتباعدة ، كذلك احتاجت إلى مكلف أمير ناه في حدودها المختلفة حتى يختار المكلف الحق دون الباطل في الحركات الفكرية والصدق دون الكذب في الحركات القولية ، والخير دون الشر في الحركات العملية<sup>(٥)</sup> .

فههذه هي الأمور التي يلحق الإنسان فيها ضرر عند عدم اتباعه الواجب فيها من الناحية الشرعية ، أما الأمور التي لا يتحمل فعلها إطلاق الواجب عليه لخفة الضرر فيها أو لأنها من الأمور التي لا يلحق فاعلها أو تاركها ضرر فلا يقال

(١) سورة الحج ، آية (٣٦) .

(٢) المستصفى / ٢٧ .

(٣) الإحياء / ١٣٥ وقارن بما الاقتصاد ١٠٢ ، ١٠٣ .

(٤) الإحياء / ١٠٥ .

(٥) معراج القدس ١٣٥ وانظر ما قبلها ١٣٤ .

لفاعلها أو تاركها أنه ترك واجباً أو ارتكب مفسدة أو جاء بعثت : ( بل المخصوص باسم الواجب ما في تركه ضرر ظاهر ، فإن كان ذلك في العاقبة أعني الآخرة وعرف بالشرع فنحو نسميه واجباً ، وإن كان ذلك في الدنيا وعرف بالعقل فقد يسمى أيضاً ذلك واجباً ، فإن من لا يعتقد الشرع قد يقول واجب على الجائع الذي يموت من الجوع أن يأكل إذا وجد الخبز ونعني بوجوب الأكل ترجح فعله على تركه بما يتعلق منضرر بتركه ، ولسنا نحرم لهذا الاصطلاح بالشرع فإن الاصطلاحات مباحة لا حجر فيها للشرع ولا للعقل )<sup>(١)</sup>.

فالإمام الغزالى في هذه النصوص التي يمهد بها للرد على المعتزلة ومن نحوه في القول بالواجب العقلى على الله تعالى وما يتصل بذلك من واجب اللطف والبعثة وعمل الأصلح لا يريد أن يقطع بأن العقل لا يحكم بالوجوب ولا يريد أن يوافق على وجوب قد تكون لهم فيه فرصة للاحتجاج به عليه وذلك لا يكون إلا إذا ضرب مثلاً بحكم عقلي يوجب فيه على الله تعالى أن يفعل بعباده شيئاً ما .

وهذا ما نرى الإمام الغزالى يتجنبه في جميع كلامه في أفعال الله تعالى التي درسها في كتبه التي وقفنا عليها<sup>(٢)</sup> .

بل إنه بينما تجده يعطي للعقل فسحة في الاستقلال بالحكم على شيء ما نجده يعود عليه ليس له حتى التجارب الطبية والنجوم والطلاق ويعزو ذلك كله إلى الأنبياء الذين أخذوا من الوحي الإلهي الذي به يطلعون على خواص الأشياء ، ويعلل ذلك بأن من الخواص ما لا يدرك بالعقل والتجارب باتفاق أهل الصنعة ومنها ما لا يكون إلا بعد مائة عام ومنها ما لا يوجد إلا في ألف سنة ، فعلم من ذلك أنه لم يحصل بالتجارب ولا ببضاعة العقل<sup>(٣)</sup> .

(١) الاقتصاد ١٠٣ .

(٢) انظر المستصفى ١/٢٨ وما بعدها وانظر المنخول ٤٧ و٦٢-٥٩ والاقتصاد ٧٣ وما بعدها .

(٣) انظر المتنفذ ٧١ وما بعدها .

( فالعجائب والغرائب والعقائد والأعمال ، وإفادتها لصفاء القلوب ونقاءها وطهارتها وتزكيتها وإصلاحها للترقي إلى جوار الله تعالى وتعرضها لنفحات فضله أكثر وأعظم مما في الأدوية والعقاقير ، وكما أن العقول تقصير عن إدراك منافع الأدوية مع أن التجربة سبيلاً إليها فالعقل تقصير عن إدراك ما ينفع في حياة الآخرة مع أن التجربة غير متطرفة إليها ، وإنما كانت التجربة تتطرق إليها لورجع إلينا بعض الأموات فأخبرنا عن الأعمال المقبولة النافعة المقربة إلى الله تعالى زلفى وعن الأعمال المبعدة عنه . . . )<sup>(١)</sup> .

وعليه فما دام العقل لابد من اعتباره في مجاله مع الحيطة من المغلطات التي توهنه أو تجعل أحکامه تقليداً لا صلة لها بالتجدد العقلي ، فإن الإمام الغزالى يرى أن هناك صفات الله تعالى يثبتها العقل ولا توقف على السمع بل إن السمع لا يمكن للعقل إثباته إلا بعد إثباتها من حيث إنه كلام الله ومن لا تعرف أنه يتكلم كيف تصدق من جاءك عنه برسالة تتضمن كلاماً وأوامر ونواهي ، فلابد عند الإمام الغزالى من نظر عقلي لإثبات صفات سبعة وهي أنه سبحانه قادر عالم حي مريد سميع بصير متكلم<sup>(٢)</sup> .

ويهمنا منها هنا صفة الكلام لأن كونه تعالى متكلماً ثبتت بالإجماع والإجماع يستند إلى قول الرسول ، ومن أنكر كون الباري تبارك وتعالى متكلماً فالضرورة ينكر تصور الرسول إذ معنى الرسول المبلغ لرسالة المرسل ، فإن لم يكن المتلقى متصوراً للكلام فمن أدعى أنه مرسل كيف يتصور الرسول . . . إذ المكذب بالكلام لابد أن يكذب بتبيين الكلام ، والرسالة عبارة عن تبيين الكلام والرسول عبارة عن المبلغ<sup>(٣)</sup> .

إذا فمن جاءنا وقال : ( إن لكم ربا كلفكم حقوقاً وهو يعاقبكم على تركها

(١) الإحياء ١/٣٥ .

(٢) انظر الاقتصاد ٥٣ وما بعدها .

(٣) انظر السابق ٧٣-٨٣ .

ويشيككم على فعلها وقد بعثني رسولا إليكم لأبين ذلك لكم ، فيلزمكما لا محالة أن نعرف أن لنا ربا أم لا ؟ وإن كان فهل يمكن أن يكون حيا متكلما حتى يأمر وينهي ويكلف ويبعث الرسل ، وإن كان متكلما فهل هو قادر على أن يعاقب ويثيب إذا عصيناه أو أطعناه ، وإن كان قادراً فهل هذا الشخص بعينه صادق في قوله أنا رسول إليكم )<sup>(١)</sup> .

فهذا الكلام يعد من علامات الثقة بالعقل الذي يقول الإمام الغزالى بأنه : (نور وكرامة لا يخص الله بها إلا الأحاداد من أوليائه )<sup>(٢)</sup> ويوضح ذلك بقوله عن حالة وحال الناس في اتباع العقل المجرد : ( وأما اتباع العقل الصرف فلا يقوى عليه إلا أولياء الله تعالى الذين أرahlen الله الحق حقا وقواهم على اتباعه )<sup>(٣)</sup> .

ومع أن نور العقل وبرهانه من درجات اليقين فإنما يتم ذلك له بالرسالة والنبوة التي هي منة من الله تعالى على عباده ، فباجتماع نور العقل ونور الرسالة : ( تمت بذلك نعمة الله على عباده وظهرت كرامته وثبتت حجته عليهم )<sup>(٤)</sup> ، ( وأن حقه تعالى في الطاعات وجب على الخلق بيايجابه على ألسنة أنبيائه - عليهم السلام - لا بمجرد العقل ولكن ببعث الرسل وأظهروا صدقهم بالمعجزات الظاهرة فبلغوا أمره ونهيه ووعده وعيده ، فوجب على الخلق تصدقهم فيما جاءوا به )<sup>(٥)</sup> ، ( فمعرفة الله سبحانه وطاعته - على هذـاـ واجبة بـياـيـجاـبـ اللهـ تـعـالـىـ وـشـرـعـهـ لـاـ بـالـعـقـلـ - خـلاـفـاـ لـلـمـعـتـزـلـةـ )<sup>(٦)</sup> ؛ لأن العقل وإن أوجب الطاعة فلا يخلو إما أن يوجبها لغير فائدة وهو محال ، فإن العقل لا يوجب العبـثـ ، وإما أن يوجبها لفائدة وغرض وذلك لا يخلو إما أن يرجع

(١) السابق ٧ .

(٢) الاقتصاد ٩ .

(٣) السابق ١٠٧ وانظر المتفقد ٢٩ .

(٤) الحكمة في مخلوقات الله ٤٤ .

(٥) الإحياء ٨٦ / ١ .

(٦) السابق ١٠٥ / ١ وقارن بالاقتصاد ١١٨ - ١٢١ والمستصفى ٢٧ / ١ وما بعدها . وشرح

الأصول الخمسة ٥٦٤ .

إلى المعبد وذلك محال في حقه تعالى فإنه يتقدس عن الأغراض والفوائد ، بل الكفر والإيمان والطاعة والعصيان في حقه تعالى سيان ، وإنما أن يرجع ذلك إلى غرض العبد وهو أيضاً محال لأنه لا غرض له في الحال بل يتعب به وينصرف إلى الشهوات لسيبه وليس في المال إلا الثواب والعقاب...).

فالحق : (أن العبد لا يجب عليه شيء بالعقل بل بالشرع ، وأنه لا يجب على الله بعثة الرسل ، وأنه لو بعث لم يكن قبيحا ولا محالا ، بل أمكن إظهار صدقهم )<sup>(١)</sup> ، (ف والله تعالى يفعل بعباده ما يشاء فلا يجب عليه رعاية الأصلح لعباده لما ذكرناه من أنه لا يجب عليه سبحانه شيء بل لا يعقل في حقه الوجوب فإنه : «لَا يُسْئِلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَأْلَوْنَ»<sup>(٢)</sup> ، إلى أن قال : (وندعى أن بعثة الأنبياء جائز ، وليس بمحال ولا واجب ، وقالت المعتزلة إنه واجب - وقد سبق وجه الرد عليهم . وقالت البراهمة إنه محال<sup>(٣)</sup> .

ويرهان الجواز أنه مهما قام الدليل على أن الله متكلم وقام الدليل على أنه قادر لا يعجز على أن يدل على كلام النفس بخلق ألفاظ وأصوات ورقوم أو غيرها من الدلالات ، وقد قام الدليل على جواز إرسال الرسل...)<sup>(٤)</sup> .

إن الإمام الغزالى بهذه النصوص قد بين أن بعثة الرسل جائزة ورد.. من وجہه نظره على القائلين بالوجوب من المعتزلة بناء على أن الأشاعرة وجمهور المسلمين لا يوجبون بقولهم على الله تعالى شيئاً من رعاية الأصلح وما يقتضيه اللطف والعدل والحكمة أو قولهم : أي المعتزلة : (إن البعثة متى حسنة وجبت)<sup>(٥)</sup> .

وعندى أن الإمام الغزالى ما كان على مستوى الجدية التي عهدت عنه في

(١) الاقتصاد ١٠٢ وانظر قواعد العقائد ضمن مجموع الرسائل ١٢٧/٢ .

(٢) الإحياء ١/١٠٤ والأية من سورة الأنبياء (٢٣) .

(٣) وسيأتي إن شاء الله في الباب الآتي وجه الرد عليهم .

(٤) الاقتصاد ١٢١ وانظر منه ٨٣-٧٣ .

(٥) شرح الأصول الخمسة ٥٦٤ .

الرد على الخصوم في هذا النزاع الذي أثاره وذلك يلاحظ في الأمور الآتية :

أـ أنه لم يبعد من منهج المعتزلة في الحكم العقلي وقولهم : ( إنه تقرر في عقل كل عاقل وجوب دفع الضرر عن النفس )<sup>(١)</sup> ، وذلك بالمثال الذي ضربه للجائع ، حيث أعطى فيه حكماً بالوجوب العقلي .

بـ - ومعلوم أن العقل عند المعتزلة وغيرهم لا يوجب إلا ما أدرك الضرر فيه أو المصلحة المتعلقة به ، أما ما وراء ذلك من أطواره فلا يوجب فيه شيئاً إذا لا إدراك له به ، أو لا يستغل بجهته ، وإن كان يستغل بفهمه إن عُرف به .

جـ - والذي يكرره دائماً من القول بأنه لا مشاحة في الاصطلاحات ولا حجر عليها بالعقل ولا بالشرع يوهن من رده عليهم وخصوصاً في الألفاظ المشتركة التي أراد تحصيل معناها ولم يتمكن من قصرها على معنى يتفق عليه المتخصصون فكانه أجاز لهم في النهاية إطلاق المصطلح الذي يرونه يؤدي غرضهم .

دـ - والذي يضعف رده أكثر أنه بنى نفي إيجابهم البعثة على الله عقلياً على إثبات صفة الكلام لله بالعقل وهم أصلاً يخالفونه في إثباتها على الوجه الذي شرحه هو وقال في ختامه : ( فهذا ما أردنا أن نذكره في إيضاح مذهب أهل السنة في كلام النفس المعدود من الغوامض )<sup>(٢)</sup> .

فالذى يعهد في الردود أن يبرهن للخصم على صحة أو ثبوت ما يخالف فيه من خلال ما يقربه أو يعترف بصحته . أما أن يربط له ما يوجبه بما يخالف فيه مع الاعتراف بأنه غامض ولم يتمكن المحاور من إيضاحه بالقدر الذي يجعله حجة لبيانه ، فهذا مما لا يساعد على الإقناع أو الإلزام الذي يسعى إليه الإمام الغزالى .

هـ - وأخيراً نراه استعمل عقله واتهم الآخرين بعدم التجرد العقلي وحذرهم

(١) شرح الأصول الخمسة ٥٦٤ .

(٢) الاقتصاد في الاعتقاد ٨٣ .

من المغلطات... ونبههم على أن التعصب المذهبى والإلتفاف من الصغر والوهم السابق من موانع الحكم العقلى الصحيح . وما يتوجه إليهم في ذلك يتوجه إليه فيما ذهب إليه من إثبات كلام نفسي قديم لا حرف فيه ولا صوت<sup>(١)</sup> ، ومع أن الحق معه في عدم إيجاب شيء على الله تعالى وأنه جل جلاله كما تفضل بالإيجاد تفضل بالإمداد فإن هذه الملاحظات متوجهة ويكون الفضل له عليهم في طلب الأدب مع الله تعالى في التعبير وإلا فكل اعتمد عقله واستعمل مصطلحه ولم يسلم لخصيمه ما نازعه فيه ، وفي الاتباع كفاية عن الابداع ، والله أعلم ..

\* \* \*

---

(١) السابق ٧٣-٨٣ و ١٢١، ١٢٢ :

## المبحث الثاني

### رأي شيخ الإسلام ابن تيمية

علمنا مما سبق أن رأي شيخ الإسلام ابن تيمية في النبوة والرسالة أنها منة ربانية وحظرة إلهية يتفضل المولى بها على من يشاء من عباده رحمة لعباده ولطفا منه وعدلا يقتضيه علمه وحكمته ، مع دخوله في إرادته ومشيئته الكونية والشرعية .

وأن الصحيح عنده أن النبوة تجمع في النبي صفة الذات الثبوتية مع الصفة الإضافية لتعلق الخطاب الإلهي به<sup>(١)</sup> ، وفي بيانه لرأيه في حكم إرسال الرسل بعد حصول النزاع بين طوائف الأمة في وجوب فعل الحكيم بعבاده ما هو الأصلح لهم ، أو الخلاف في التحسين والتقييم العقليين في أفعال العباد خاصة .

أو ثبوت ذلك في أفعال الله تعالى وما يترتب على ذلك من الإيجاب والمنع أو التحرير بالعقل أو العقل والشرع معا - تطلب منه الخوض في الأمور التالية :  
أـ العقل وأنواعه ، والعقل المراد هنا<sup>(٢)</sup> .

بـ صفات الأفعال الذاتية عند العقل المجرد والفطرة السليمة<sup>(٣)</sup> .

جـ أفعال الله تعالى وثبوت حكمته وعدله التابع لإرادته ومشيئته وما يقتضيه علمه ورحمته بعباده<sup>(٤)</sup> .

دـ النافون للحكمة والتعليل وسبب تلك البدعة - كما يقول - .

(١) انظر النبوات ٣٨٩ .

(٢) انظر درء التعارض ١٩٤ / ١٩٥ ، ١٩٥ والاستقامة ١٦١ / ٢ وما بعدها والنبوات ٣٤٩ .

(٣) انظر النبوات ٢٤٠ .

(٤) انظر نفس المرجع ٣٥٢ ، ٣٥١ .

هـ- المثبتون للتعليل أو التحسين والتقييم العقلي وما يؤخذ عليهم من سوء الفهم وسبب ذلك .

ومن خلال عرضنا لنصوصه في هذه العناصر سوف يتكون لدينا رأي واضح عن الرأي الذي يستصوبه والمنهج الذي يتخذه لنفسه من بين الآراء والمناهج التي برزت من خلال المباحث العقدية لطوائف المتكلمين في مسألة حكم إرسال الرسل وما يلحق بها .

أـ لـقـد بـحـث شـيـخ الإـسـلـام ابن تـيمـيـة الـقوـانـين العـقـلـيـة الـتـي وـضـعـهـا الـمـتـكـلـمـون وـجـعـلـوـا مـنـهـا أـصـلـا لـلـسـمـع . وـبـرـهـن بـالـعـقـل أـنـ نـتـائـجـ الـعـقـول لا يـمـكـن أـنـ تـكـوـن أـسـاسـا لـلـشـرـع لـأـنـ الشـرـع ثـابـتـ وـمـسـتـغـنـ عـنـ وـجـودـنـا وـعـلـمـنـا بـشـبـوـتـهـ وـنـحـنـ الـمـحـتـاجـون لـعـرـفـتـهـ الـمـسـتـكـلـمـون لـنـقـائـصـنـا بـالـعـلـمـ بـهـ وـعـرـفـةـ أـوـامـرـهـ وـاجـتنـابـ نـوـاهـيـهـ وـغـيـرـ ذـلـكـ مـنـ الـأـمـورـ الـمـتـعـلـقـةـ بـهـ .

فالعقل القطعي المجرد الصريح لا يعارضه أبداً سمعي قطعي صحيح لذا لا يقال إن العقل أصل للنقل لا باعتبار أصل ثبوته في نفس الأمر كما أسلفنا ، ولا باعتبار أنه أصل له في علمنا بصحته .

ذلك أن العقل إما غريزة كالحياة وهذه شرط في كل علم عقلي أو سمعي وإن كانت في نفسها لا تسمى علمًا ولا تنافيه بل هي شرط فيه سواء كان محصلة الاستدلال والاكتساب أو كان علمًا ضروريًا فطرية<sup>(١)</sup>.

وأما العقل الذي يراد به المعارف والمهارات المكتسبة فهذا أوسع من أن تحصر حتى تكون أصلاً لثبوت السمع الذي لا يتطلب إلا ما يعرف به صدق الرسول : (فتاين بذلك أن العقل ليس أصلاً لثبوت الشرع في نفسه ، ولا معطياً له صفة لم تكن له ، ولا مفيدة له صفة كمال ، إذ العلم مطابق للمعلم المستغنى عن العلم ، تابع له ، ليس مئذناً فيه .

فإن العلم نوعان : أحدهما العملي ، وهو ما كان شرطا في حصول

(١) انظر درء التعارض، ٧٨ / ١ وما بعدها.

المعلوم كتصور أحدها لما يريد أن يفعله ، فالملعون هنا متوقف على العلم به  
محتاج إليه .

والثاني : العلم الخبري النظري ، وهو ما كان المعلوم غير مفتقر في  
وجوده إلى العلم به ، كعلمنا بوحدانية الله تعالى وأسمائه وصفاته وصدق رسالته  
وبملائكته وكتبه وغير ذلك )<sup>(١)</sup> .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية : ( فإن العقل قد يراد به القوة الغريزية في  
الإنسان التي بها يعقل ، وقد يراد به نفس أن يعقل ويعي ويعلم ، فال الأول قول  
الإمام أحمد وغيره من السلف : ( العقل غريزة والحكمة فطنة ) .

والثاني : قول طوائف من أصحابنا وغيرهم : ( العقل ضرب من العلوم  
الضرورية ، وكلاهما صحيح ، فإن العقل في القلب مثل البصر في العين يراد به  
الإدراك تارة ، ويراد به القوة التي جعلها الله في العين يحصل بها  
الإدراك )<sup>(٢)</sup> ، وتلك أنواع العقل وما يراد به .

ب - وحيث تبين أن المراد بالعقل هنا ما تعلم به الدلائل وتحصل به  
المعارف وتدرك به الحقائق حسب طاقته . فإن شيخ الإسلام ابن تيمية يبدأ في  
بلورة أسباب النزاع ومنشأ الخلاف فيما هو داخل في مقتضيات العقول  
ومداركها مما لا يتعارض معها وإن كان لا يحکم أنه من ثمارها لأنه لا ينال في  
أصله إلا بالخبر كآيات الأنبياء التي تعلم دلالتها بالعقل ، ولكن : يقول شيخ  
الإسلام ابن تيمية : ( ولما كان كثير من الناس مقصرين فيما جاء به الرسول قد  
أخرجوا ما تعلم دلالته بالعقل عن مسمى الشرع تنازع الناس في معرفة الله  
وتوحيده ، وأصول الدين - هل يجب وتحصل بالشرع ، أو يجب بالشرع  
ويحصل بالعقل ، أو يجب وتحصل بالعقل على ثلاثة أقوال مشهورة لأصحاب  
الإمام أحمد وغيرهم من أتباع الأئمة الأربعه .

(١) السابق ٨٨ .

(٢) الاستقامة ١٦١ / ٢ ، ١٦٢ .

فطائفة يقولون : يجب بالشرع ويحصل به ، وهو قول السالمية<sup>(١)</sup> وغيرهم ، مثل الشيخ أبي الفرج المقدسي<sup>(٢)</sup> ، وهذا هو الذي حكاه عن أهل السنة من أصحاب أحمد وغيرهم . وكذلك من شابيهم مثل ابن درباس<sup>(٣)</sup> وابن شكر وغيرها من أصحاب الشافعى . وهو المشهور عن أهل الحديث والفقه الذين يذمون الكلام ، وهذا مما وقع فيه النزاع بين صدقة ابن الحسين الحنبلي المتكلم<sup>(٤)</sup> ، وبين طائفة من أصحاب أحمد ، وكذلك بين أبي الفرج ابن الجوزي<sup>(٥)</sup> ، وطائفة منهم ، أولئك يقولون : الوجوب والحصول بالشرع ، وهؤلاء يقولون : الحصول بالعقل والوجوب بالشرع .

وقد ذكر الأَمْدِي ثلاثة أقوال في طرق العلم ، قيل : بالعقل فقط ، والسمع لا يحصل به كقول الرازى . وقيل : بالسمع فقط ، وهو الكتاب والسنة ، وقيل : بكل منهما ، ورَجَحَ هَذَا وَهُوَ الصَّحِيحُ .

والقول الثاني : أنها لا تجب إلا بالشرع لكن يحصل بالعقل وهو قول الأشعري وأصحابه ، ومن واقفهم كالقاضي أبي يعلى وابن الزاغوني وابن عقيل وغيرهم .

والقول الثالث : أنها تحصل بالعقل وتجب به وهو قول من يوجب بالعقل

(١) أتباع أبي عبد الله محمد بن أحمد بن سالم صاحب سهل بن عبد الله التستري ، توفي سنة ٢٩٧هـ انظر طبقات الصوفية لأبي عبد الرحمن السلمي ، تحقيق نور الدين شربية ، مكتبة الخانجي بالقاهرة ، ط ٣ ، ١٤٠٦هـ ، ٤١٤-٤١٦ .

(٢) شيخ الحنابلة في زمانه .

(٣) من أصحاب الشافعى كما ذكر شيخ الإسلام ولم نجد بعد بحث في طبقات الشافعية لهما ترجمة .

(٤) انظر ترجمته وما اتهمه به ابن الجوزي في المنتظم ١٨/٢٤٣-٢٤٥ مولده سنة ٤٩٧هـ ووفاته سنة ٥٧٣هـ . انظر صيد الخاطر ، ص ٢٥٨ . وترجمته في ذيل طبقات الحنابلة ١/٣٣٩ وما بعدها .

(٥) عبد الرحمن بن علي بن محمد بن جعفر الجوزي الحافظ المفسر والفقير الوعظ الأديب . انظر ترجمته وما يشير إليه شيخ الإسلام في ذيل طبقات الحنابلة ١/٣٩٩ وما بعدها .

كالمعتزلة والكرامية وغيرهم من أتباع الأئمة كأبي الحسن الأمدي وأبي الخطاب وغيرهم وهو قول طائفة من المالكية والشافعية ، وعليه أكثر الحنفية ونقلوه عن أبي حنيفة نفسه .

وقد صرخ هؤلاء قبل المعتزلة وقبل أبي بكر الرازى وأبي الخطاب وغيرهم أن من لم يأته رسول يستحق العقوبة في الآخرة لمخالفته موجب العقل )<sup>(١)</sup> .

وبهذا نعلم ثبوت نزاع متشعب بين الأمة في الحكم العقلي والشرعى أيهما أسبق وبم وجبت أصول الدين هل بالعقل أم بالوحى والشرع ، أم بهما معاً وهو الذي رأينا شيخ الإسلام ابن تيمية يوافق على تصحيحه مع جزمه بأن الخلاف في هذه المسائل إنما نشب بين الأمة لأن كثيراً من الناس قصروا في معرفة ما جاء به الرسول فأدى بهم ذلك إلى إخراج ما تعلم دلالته بالعقل عن مسمى الشرع .

ج - وهنا يدخل شيخ الإسلام ابن تيمية في رده على المخالفين من الفلاسفة في كون المشهورات تفيد اليقين : فيقول :

( النوع الثاني : أن يقال : المراد بالمشهورات عندهم هي القضايا العلمية كلها مثل كون العدل حسناً والظلم قبيحاً ، والعلم حسناً والجهل قبيحاً ، والصدق حسناً والكذب قبيحاً والإحسان حسناً ، ونحو ذلك من الأمور التي تนาزع الناس هل يعلم حسنها وقبحها بالعقل أم لا ؟ )<sup>(٢)</sup> .

( فالذين أثبتو الحسن والقبح في الأفعال ، وأن لها صفات تقتضي ذلك قالوا بما قاله جمهور العقلاة من المسلمين وغيرهم )<sup>(٣)</sup> ، ( وقد ذكرنا في غير هذا الموضع أن أعدل الأقوال أن الأفعال مشتملة على أوصاف تقتضي حسنها ووجوبها وتقتضي قبحها وتحريمها وأن ذلك قد يعلم بالعقل لكن الله لا يعذب أحداً إلا بعد بلوغ الرسالة كما قال :

(١) النباتات ٢٣٩ ، ٢٤٠ .

(٢) السابق ١٦٥ .

(٣) السابق ١٦٥ وانظر ما بعدها وقارنه بمنهاج السنة ١/١٤٢ .

﴿وَمَا كَانَ مُعَذِّبِينَ حَقًّا تَبَعَّثَ رَسُولًا﴾<sup>(١)</sup> ، ولم يفرق سبحانه بين نوع ونوع ، وذكرنا أن هذه الآية يحتاج بها الأشعري وأصحابه ومن وافقهم كالقاضي أبي يعلي وأتباعه ، وهم يجوزون أن الله يعذب في الآخرة بلا ذنب حتى قالوا يعذب أطفال الآخرة ، فاحتاجوا بها على المعتزلة ، والآية حجة على الطائفتين<sup>(٢)</sup> ، (والحسن والقبح من أفعال العباد يرجع إلى كون الأفعال نافعة لهم ، وضارة لهم . وهذا مما لا ريب فيه أنه يعرف بالعقل ، ولهذا اختار الرازمي في آخر أمره أن الحسن والقبح العقليين ثابتان في أفعال العباد)<sup>(٣)</sup> .

وإذا كان من ظن أن الحسن والقبح صفة ذاتية لازمة للموصوف مخطئا ، فإن من ظن أن التجربيات أولى باليقينيات من المشهورات التي يجدها الناس في نفوسهم ولا يملكون دفعها عن أصل فطرهم فإنه يكون أعظم خطأ إذ الناس : (إذا قالوا : العدل حسن والظلم قبيح : فهم يعنون بهذا : أن العدل محظوظ للفطرة تحصل لها بوجوده لذة وفرح نافع لصاحبها ولغير صاحبه وتحصل به اللذة والفرح وما تنعم به النفوس .

وإذا قالوا : الظلم قبيح : فهم يعنون به أنه ضار لصاحبها ولغير صاحبه وأنه يحصل به الألم والغم وما تتعذب به النفوس .

ومعلوم أن هذه القضايا هي في علم الناس لها بالفطرة وبالتجربة أعظم من أكثر قضايا الطب .. فالإنسان من نفسه يجد من لذة العدل والصدق والعلم والإحسان ، والسرور بذلك ما لا يجده من الظلم والكذب والجهل . والناس الذين وصل إليهم ذلك والذين لم يصل إليهم ذلك يجدون في أنفسهم من اللذة والفرح والسرور بعد العادل وصدق الصادق وعلم العالم وإحسان المحسن مالا يجدونه في الظلم والكذب والجهل والإساءة .

(١) سورة الإسراء ، آية (١٥) .

(٢) النبوات ٢٤٠ .

(٣) الرد على المنطقين ٤٢٢ .

ولهذا يجدون في أنفسهم محبة لمن فعل ذلك وثناء عليه ودعاء له ، وهم مفطرون على محبة ذلك وللذلة به لا يمكنهم دفع ذلك عن أنفسهم - ولما كان ذلك كذلك - فمعلوم أن العلم والعدل والصدق والإحسان ملائم لبني آدم ، فيكونوا ملتذين بذلك ، بل التذاذهم بذلك أعظم من غيره . . . وهذا معنى كون الفعل حسناً ومعنى كونه قبيحاً ضد ذلك . وإذا تصور معنى الحسن والقبح علم أن هذه المشهورات من أعظم اليقينات ، فإنها مما اتفقت عليها الأمم لما علموه بالحسن والعقل والتجربة . . . )<sup>(١)</sup> .

إذا كان هذا هو معنى الحسن والقبح في أفعال العباد فإنه مما لا يبعد الاتفاق عليه ، ذلك أن الفطرة والعقل والحس والتجربة شاهدة عليه . وعليه فلا ينكره إلا من يكابر عقله ويناقض فطرته ويرجح بلا مرجع )<sup>(٢)</sup> .

( وأما إثبات ذلك في حق الله تعالى فهو مبني على معنى محبة الله ورضاه وغضبه وسخطه ، وفرجه بتوبة التائب ونحو ذلك - وهل ذلك صفات ليست هي الإرادة كما اتفق عليه السلف والأئمة ، أو ذلك هو الإرادة بعينها كما يقوله من يقوله من المعتزلة والجهمية ومن وافقهم )<sup>(٣)</sup> .

فمبداً الكلام عند شيخ الإسلام ابن تيمية في أفعال الله تعالى والتي منها النبوة هي من إثبات الإرادة والحكمة ذلك أننا لا نعلم فاعلاً غير مقهور إلا بإرادة ، ولا تعقل إرادة عند الناس إلا فيما يجوز عليه الغرض وللذلة والألم والانتفاع والضرر ، فمن ثبتت الإرادة ونفي الحكم معللاً ذلك بالغرض والألم وللذلة ، يلزم نفي ما ثبته من إرادة ومشيئة )<sup>(٤)</sup> .

( فالله أجل من أن يحتاج إلى عباده لينفعوه أو يخاف منهم أن يضروه ، وإذا

(١) السابق ٤٢٣ ، ٤٢٤ .

(٢) انظر السابق ٤٢٨ وما بعدها .

(٣) السابق ٤٢٢ .

(٤) انظر النبات ٣٩٣ .

كان المخلوق العزيز لا يمكن غيره من قهره فمن له العزة جمِيعاً ، وكل عزة  
فمن عزته أبعد من ذلك <sup>(١)</sup> ، ( وهو سبحانه مع غناه عن العالمين ، خلقهم  
وأرسل إليهم رسولاً يبين لهم ما يسعدهم وما يشقهم ، ثم إنه هدُّ عباده  
المؤمنين لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه فمن عليهم بالإيمان والعمل الصالح ،  
خلقه بفضله ، وإرساله الرسول بفضله ، وهدايته لهم بفضله ، وجميع  
ما ينالون به الخيرات من قواهم وغير قواهم بفضله ، فكذلك الثواب والجزاء  
بفضله ، وإن كان أوجب ذلك على نفسه ، كما حرم على نفسه الظلم ، ووعد  
بذلك كما قال : « كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ » <sup>(٢)</sup> .

وقال تعالى : « وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ » <sup>(٣)</sup> .

فهو واقع لا محالة واجب بحكم إيجابه ووعده لأن الخلق لا يوجدون  
على الله شيئاً ، أو يحرمون عليه شيئاً ، بل هم أعجز من ذلك وأقل من ذلك  
وكل نعمة منه فضل ، وكل نعمة منه عدل . . . <sup>(٤)</sup> .

( فأفعال الرب إما واجبة وإما ممتنعة ، وإذا لم يكن ممتنعاً تعين أنه واجب  
 وأنه قد فعله وهذا قد فعله <sup>(٥)</sup> ، وهذا هو الواقع في نفس الأمر عند شيخ  
الإسلام ابن تيمية إذ عمل فكره وعلمه في البرهنة على أن الله تبارك وتعالى  
لا مكره له وهو غني عن خلقه الغناء المطلق وله الإرادة النافذة والحكمة التامة  
فما شاء كان وما لم يشأ لم يكن ، والجواز إنما يكون تبعاً للشك والتردد والعلم  
الذهني وهذا لا يجوز في حق الله تعالى الذي علمه محيط بكل شيء وعلمه  
ورحمته يعم خلقه فيما خلق وفيما شرع وعليه : ( ففي نفس الأمر ما ثم إلا  
ما يقع أو لا يقع ، والواقع لابد من وقوعه ، ووقوعه واجب لازم ، وما لا يقع

(١) النبوات ١٦٠ .

(٢) سورة الأنعام ، آية (٥٤) .

(٣) سورة الروم ، آية (٤٧) .

(٤) الفتاوي ٨/٧٢ ، ٧٣ .

(٥) النبوات ٣٩١ .

فوقوعه ممتنع ، لكن واجب بغيره وممتنع لغيره ، وهو واجب من جهات :  
من جهة علم الرب من وجهين ، ومن جهة إرادته من وجهين ، ومن جهة  
كلامه من وجهين ، ومن جهة كتابته من وجهين ، ومن جهة رحمته ، ومن جهة  
عدله .

أما علمه فما علم أنه سيكون فلا بد أن يكون ، وما علم أنه لا يكون فلا  
يكون ، وهذا مما يعترف به جميع الطوائف إلا من ينكر العلم السابق كغلاة  
القدريّة الذين تبرأ منهم الصحابة <sup>(١)</sup> .

ومن جهة أنه يعلم ما في ذلك الفعل من الحكمة فيدعوه علمه إلى فعله ، أو  
ما فيه من فساد فيدعوه إلى تركه ، وهذا يعرفه من يقر بأن العلم داع ومن يقر  
بالحكمة ، ومن جهة إرادته فإنه ما شاء كان وما لم يشاً لم يكن ، ومن جهة  
حكمته وهي الغاية المراداة لنفسها التي يفعل لأجلها ، فإذا كان مریدا للغاية  
المطلوبة لزم أن يريد ما يجب حصولها .

ومن جهة كلامه من وجهين ، من جهة أنه أخبر به ، وخبره مطابق لعلمه ،  
ومن جهة أنه أوجبه على نفسه وأقسم ليفعلنه ، وهذا من جهة إيجابه على نفسه  
والتزامه أن يفعله ، ومن جهة كتابته إياه في اللوح ، وهو يكتب ما علم أنه  
سيكون وقد يكتب إيجابه والتزامه .

فهذا عشرة أوجه تقتضي الجزم بوقوع ما سيكون وأن ذلك واجب حتى  
لابد منه ، فما في نفس الأمر جواز يستوي فيه الطرفان الوجود والعدم <sup>(٢)</sup> ،  
( والاستدلال بالحكمة أن يعرف أولا حكمته ، ثم يعرف أن من حكمته أنه  
لا يسوى بين الصادق بما يظهر به صدقه ، وبأن ينصره ويعزه ويجعل له  
العقوبة ، ويجعل له لسان صدق في العالمين ، والكافر عليه أن يبين كذبه  
ويخذلكه ويذله ، ويجعل عاقبته عاقبة سوء ويجعل له لسان الذم واللعنة في

(١) انظر صحيح مسلم بشرح النووي ١٥٥، ١٥٦ .

(٢) النبوات ٣٥١، ٣٥٢ .

العالمين ، كما قد وقع ، فهذا هو الواقع ، ولكن المقصود أن نبين أن ما وقع منه فهو واجب الوقع في حكمته لا يجوز أن يقع منه ضد ذلك ، فهذا استدلال ببيان أنه يجب أن يقع منه ما يقع ، ويتمكن أن يقع منه ضد ذلك ، وذلك ببيان أنه حكيم ، وأن حكمته توجب أن يبين صدق الأنبياء وينصرهم ويبين كذب الكاذبين ويدلهم ، وكذلك يفعل بأتبع النبئين وبأعدائهم كما أخبر بذلك في كتابه ، وبين أن هذا حق عليه يجب أن يفعله ، ويتمكن أن يفعل ضده<sup>(١)</sup> .

ويزيد شيخ الإسلام ابن تيمية موضوع الحكم والإحکام بياناً لما له من صلة بدلائل العقول الضرورية ، ولما يريد أن يبرهن من خلال شرحه وما يورده من الأمثلة على مقتضيات أدى تجاهلها إلى تناقضات عقدية وفكرة فيقول : ( فقد تبين ثبوت حكمته من جهة علمه ومن جهة نفس أفعاله المتقنة المحكمة التي تدل على علمه بالإتقان وهذه أصول عظيمة من تصورها تصوراً جيداً انكشف له حقائق هذا الموضوع الشريف )<sup>(٢)</sup> .

وإذا ثبت أنه حكيم ، وأن حكمته لازمة لإرادته وهو لازمان لذاته كانت حكمته من لوازمه ذاته فيتمكن أن يفعل إلا لحكمة وبحكمة ، ويتمكن أن يفعل على خلاف الحكمة ، ومعلوم بتصريح العقل أن العلم خير من الجهل والصدق خير من الكذب والعدل خير من الظلم والإصلاح خير من الإفساد وهذه وجوب اتصافه تعالى بالرحمة والعلم والصدق والعدل والإصلاح دون نقىض ذلك وهذا ثابت في خلقه وأمره ، فكما أنه في خلقه عامل حكيم رحيم فكذلك هو في أمره وما شرعه من الدين فإنه لا يكون إلا عدلاً وحكمة ورحمة<sup>(٣)</sup> .

إن هذه النصوص تكفي في بيان تناقض نفاة الحكمه والتعليل في أفعال الله

(١) السابق ٣٥٨ ، ٣٥٩ وانظر منه ٣٧٩ .

(٢) البواسط ٣٤٩ .

(٣) السابق ٣٥٨ ، ٣٥٩ وانظر منه ٣٧٩ .

تعالى الذين سروا بين صفات الأشياء حسناً وقبحاً أمام العقول حتى يرد النص الشرعي بأحدهما في حق هذا دون ذلك .

وقد تمكن شيخ الإسلام ابن تيمية من اتخاذ موقف وسط بين من يثبت الإرادة والمشيئة والحكمة في المخلوقات والإتقان الذي لا يكون إلا عن علم محيط ، وهو مع ذلك ينفي الحكمة الغائية والتعليل بعقله فراراً من موهومات إن فسر المراد منها وما تؤول إليه تكون مستحيلة في حق الله تعالى ، وهي في حيز الاتفاق عليها في أفعال العباد وما يحيط بهم من طمع في جلب نفع أو دفع ضر أو قلة علم وعجز في القوة والإرادة .

وكما تمكن من بيان تناقض هؤلاء فقد بين حقيقة ما يذهب إليه طائفه القائلين بالحكمة والتعليل الموجبين على الله تعالى فعل الأصلح مع نفيهم للإرادة والكلام وغير ذلك من الصفات العليا التي يجب إثباتها لله تبارك وتعالى ثم إثبات مقتضياتها أما إثبات اللازم ونفي الملزم أو التسوية بين أفعال الخالق والمخلوق فهذا تناقض واضح تفر منه الفطرة السليمة ويأبه العقل والشرع معاً .

ولنعد إلى سياق نصوص شيخ الإسلام في هذا الموضوع :

د - يذكرنا شيخ الإسلام ابن تيمية بأن إثبات الحكمة المطلوبة الغائية والعلة ومسألة التحسين والتقييع العقليين هي الأمور الأساسية التي أفرزت هذا النزاع المثير فيقول :

( ونشأ من هذا الكلام نزاع بين المعتزلة وغيرهم ومن وافقهم في مسألة التحسين والتقييع العقلي ) :

فأثبتت ذلك المعتزلة وغيرهم ومن وافقهم من أصحاب أبي حنيفة ومالك والشافعي وأحمد وأهل الحديث وغيرهم وحکوا ذلك عن أبي حنيفة نفسه .

والمعزلة أثبتت الحسن في أفعال الله تعالى لا بمعنى حكم يعود إليه في أفعاله . . . وهم . ومن وافقهم من الشيعة يوجبون على الله سبحانه أن يفعل

بكل عبد ما هو الأصلح له في دينه ، وتنازعوا في وجوب الأصلح في دنياه ، ومذهبهم أنه لا يقدر أن يفعل أن يفعل مع مخلوق من المصلحة الدينية غير ما فعل ، ولا يقدر أن يهدي ضالا ولا يصل مهتديا .. فهم - أثبتوا حسنا وقبحا لا يعود إلى الفاعل منه حكم يقوم بذاته إذ عندهم لا يقوم بذاته لا وصف ولا فعل ولا غير ذلك ، وإن كانوا قد يتناقضون ، ثم أخذوا يقيسون ذلك على ما يحسن من العبد ويقبح ، يجعلوا يوجبون على الله سبحانه ما يوجبون على العبد ، ويحرمون عليه جنس ما يحرمون على العبد ، ويسمون ذلك العدل والحكمة مع قصور عقلهم عن معرفة حكمته وعدله ، ولا يشترون له مشيئة عامة ، ولا قدرة تامة )<sup>(١)</sup> .

ويوضح بنص آخر مظاهر تناقضهم وتسويتهم بعقولهم بين الخالق والمخلوق في الإيجاب والمنع بدعاوى جامع القدرة ، سواء في القديم أو الحادث قال : ( والمعتزلة أثبتوا حسنا وقبحا عقليين في فعل القادر مطلقا سواء كان قدِّيماً أو محدثاً .

وقالوا : الحسن ما لل قادر فعله . والقبح ما ليس له فعله .

وقالوا : إن ذلك ثابت بدون كونه مستلزم للذلة والألم كما ادعوا ثبوت حكمة للفاعل القادر ولا تعود إليه ولا يستلزم اللذة فادعوا ما هو خلاف الموجود والمعقول )<sup>(٢)</sup> .

ولشيخ الإسلام نصوص واضحة في الرد على كل طائفة من النفاوة للتعليل والحكمة المطلوبة في أفعال الله تعالى بعد بيانه لاتفاق أكثر الطوائف على إثباتها في أفعال العباد وحكمة الله تعالى في مخلوقات .

فيقول في صدد ذلك : ( واتفق الفريقيان على أن الحسن والقبح إذا فسرا

(١) الفتاوي ٩٠-٩٢ / ٨

(٢) النبوات ١٦٤ وانظر منه ١٦٥ وقارن بمنهاج السنة ١/ ١٦٢ وما بعدها .

بكون الفعل نافعا للفاعل ملائما له ولكونه ضارا للفاعل منافرا له أنه يمكن معرفته بالعقل كما يعرف بالشرع<sup>(١)</sup>.

( ونفي ذلك - التحسين والتقييع العقلي - الأشعرية ومن وافقهم من أصحاب مالك والشافعي وغيرهم<sup>(٢)</sup> .

وفي بيانه لواقع فهم الأشعرية ومن وافقهم للتحسين والتقييع العقليين يقول: ( ومنازعوهم لما اعتقدوا أن لا حسن ولا قبح في الفعل إلا ما عاد إلى الفاعل منه حكم نفوا ذلك . وقالوا : القبح في حق الله تعالى هو الممتنع لذاته ، وكل ما يقدر ممكنا من الأفعال فهو حسن إذ لا فرق بالنسبة إليه عندهم بين مفعول ومفعول<sup>(٣)</sup> ، ( وأكثر الطوائف على إثبات الحسن والقبح العقليين ولكن لا يثبتونه كما ثبته نفاة القدر من المعتزلة وغيرهم . بل القائلون بالتحسين والتقييع من أهل السنة والجماعة من السلف والخلف ، كمن يقول به من الطوائف الأربعة وغيرهم يثبتون القدر والصفات ونحوها مما يخالف فيه المعتزلة أهل السنة .

ويقولون مع هذا بإثبات الحسن والقبح العقليين ) - ونص على أئمة كبار في المذاهب الفقهية وأهل الحديث<sup>(٤)</sup> . ثم قال : ( بل هؤلاء ذكروا أن نفي ذلك من البدع التي حدثت في الإسلام في زمن أبي الحسن الأشعري لما ناظر المعتزلة في القدر بطريق الجهم ابن صفوان ونحوه من أئمة الجبر فاحتاج إلى هذا النفي - وقال ابن تيمية على لسان أهل السنة : ( قالوا : وإنفني الحسن والقبح العقليين مطلقا لم يقله أحد من سلف الأمة ولا أئمتها ، بل ما يؤخذ من كلام الأئمة والسلف في تعليل الأحكام ، وبيان حكمة الله في خلقه وأمره ، وبيان ما فيما أمر الله به من الحسن الذي يعلم بالعقل وما في مناهيه من القبح

(١) الفتاوى ٩٠/٨ .

(٢) السابق .

(٣) السابق ٩١ .

(٤) انظر منهاج السنة ١٤١/١ وما بعدها والرد على المنطقين ٤٢٠ ، ٤٢١ .

المعلوم بالعقل ينافي قول النفا . والنفا ليس لهم حجة على النفي  
أصلاً<sup>(١)</sup> .

( والمتكلمون متفقون على إثبات الحكمة في مخلوقاته - تعالى - وإن كانوا  
في الإرادة وفعله لغاية متنازعين .. والذين استدلوا بالإحكام على علمه ولم  
يثبتوا الحكمة وأنه يفعل هذا لهذا متناقضون عند عامة العقلاء وحذاهم  
معترفون بتناقضهم ، فإنه لا معنى للإحكام إلا الفعل لحكمة مقصودة فإذا  
انتفت الحكمة ولم يكن فعله لحكمة انتفى الإحكام ، وإذا انتفى دليل العلم .  
وإذا كان الإحكام معلوماً بالضرورة ، ودلالته معلومة بالضرورة علم أن حكمته  
ثابتة بالضرورة وهو المطلوب ، وأيضاً فإذا ثبت أنه عالم فنفس العلم يوجب أنه  
لا يفعل قبيحاً ، ولا يجوز أن يفعل القبيح إلا من هو جاهل )<sup>(٢)</sup> .

( ومما يبين حكمته أن تقول : أفعاله المحكمة المتقدمة دلت على علمه ،  
وهذا مما وقع الاتفاق عليه من هؤلاء ، فإنهم يسلمون أن الإحكام والإتقان  
يدل على علم الفاعل ، وهذا أمر ضروري عندهم ، وعند غيرهم ، وهو من  
أعظم الأدلة العقلية التي يجب ثبوتها مدلوها . . . ولهذا وجوب اتصافه تعالى  
بالرحمة والعلم والصدق والعدل والإصلاح دون نقىض ذلك ، وهذا ثابت في  
خلقه وأمره ، فكما أنه في خلقه عادل حكيم رحيم فكذلك هو في أمره  
وما شرعه من الدين فإنه لا يكون إلا عدلاً وحكمة ورحمة . . بل ما يأمر به  
مصلحة لا مفسدة وحسن لا قبيح وخير لا فساد وحكمة وعدل ورحمة  
والحمد لله رب العالمين )<sup>(٣)</sup> .

( أما الذين قالوا : يجوز منه فعل كل شيء ، ولا ينزعه عن شيء يتعدى على  
أصلهم وجود دليل قصدي لا الكلام ولا الفعال )<sup>(٤)</sup> .

(١) الرد على المنطقين ٤٢١ وانظر منهاج السنة ١٤٥ / ١ وما بعدها والفتاویٌ ٨٤ / ٨ ، ٨٥ .

(٢) النبوات ٣٥٧ ، ٣٥٨ .

(٣) السابق ٣٧٩ .

(٤) السابق ٣٩١ .

( ومن أثبتت المناسبة من متأخرتهم كأبي حامد ومن تبعه قالوا : عرفاً بالاستقراء أن المأمور به يقترب به مصلحة العباد وهو حصول ما ينفعهم ، والمنهي عنه تقترب به المفسدة ، فإذا وجد الأمر والنهي علم وجود قرينه الذي علم بعادة الشرع من غير أن يكون الرب أمر به لتلك المصلحة ولا نهى عنه لتلك المفسدة ، وجمهورهم وأئمته على أنه يمتنع أن يفعل لحكمة )<sup>(١)</sup> .

( وأما سائر الطوائف الذين يقولون بالتعليل من الفقهاء وأهل الحديث والصوفية وأهل الكلام كالكرامية وغيرهم المتكلسفة أيضاً فلا يوافقونهم على هذا ، بل يقولون : إنه يفعل ما يفعل سبحانه لحكمة يعلمهها سبحانه وتعالى ، وقد يعلم العباد أو بعض العباد من حكمته ما يطلعهم عليه وقد لا يعلمون ذلك ، والأمور العامة التي يفعلها تكون لحكمة عامة ورحمة عامة كإرسال محمد صلى الله عليه وسلم . . . )<sup>(٢)</sup> .

( والتحقيق أن الرب يخلق بمشيئته وقدرته وهو موجب لكل ما يخلقه بمشيئته وقدرته ليس موجباً بمجرد الذات ولا موجباً بمعنى أنه موجبه يقارنه أن فإن هذا ممتنع ، فهذا معنيان باطلان ، وهو قادر يفعل بمشيئته فيما شاء كان وما لم يشأ لم يكن ، فيما شاءه وجب كونه ، وما لم يشاً امتنع كونه )<sup>(٣)</sup> .

( والمقصود هنا التنبية على لوازمه ذلك - من المحبة والفرح والحكمة . . . فإن نفاة ذلك نفواً أن يكون في الممكن فعل ينزع عنه فليس عندهم فعل يحسن منه وفعل ينزع عنه بل عندهم تقسيم الأفعال ، أفعال الرب والعبد إلى حسن وقبح لا يكون عندهم إلا بالشرع ، وذلك لا يرجع إلى صفة في الفعل ، بل الشارع عندهم يرجع مثلاً على مثل ، والحسن والقبح إنما يعقل إذا كان الحسن ملائماً للفاعل ، وهو الذي يلتذ به ، والقبح ينافي ، وهو الذي يتألم به .

(١) السابق ١٦٧ .

(٢) السابق ١٦٧ .

(٣) النبوات ٣٥١ .

والحسن والقبح في أفعال العباد بهذا الاعتبار متفق على جوازه . وإنما النزاع في كونه يتعلّق به المدح والثواب وهذا في الحقيقة يرجع إلى الألم واللذة . ويقال - إن الحسن والقبح العقليين ثابتان في أفعال العباد دون الرب إذا كان معناهما يؤُول إلى اللذة والألم )<sup>(١)</sup> .

( وظن من ظن من هؤلاء أن الحسن والقبح المعلوم بالشرع خارج عن هذا ، وهذا ليس كذلك ، بل جميع الأفعال التي أحبها الله تعالى وندب إليها هي نافعة لفاعليها ومصلحة لهم ، وجميع الأفعال التي نهى الله عنها هي ضارة لفاعليها وفسدة في حقهم ، والحمد والثواب المترتب على طاعة الشارع نافع للفاعل ومصلحة له ، والذم والعقاب المترتب على معصيته ضار للفاعل وفسدة له )<sup>(٢)</sup> .

( والكلام في النبوة فرع على إثبات الحكمة التي يجب فعل ما تقتضيه الحكمة ويمتنع فعل ما تنهيه فنقول : )<sup>(٣)</sup> ... وإذا عرفت حكمته وعدله تبين أنه إنما يرسل من اصطفاه لرسالته و اختياره لها كما قال :

**﴿اللَّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَلِائِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ النَّاسِ﴾**<sup>(٤)</sup> .

وكمما قال لموسى : **﴿وَإِنَّا أَخْرَجْنَاكَ فَاسْتَعِمْ لِمَا يُوحَى﴾**<sup>(٥)</sup> .

بهذه النصوص المرصوصة يمكننا أن نستخلص رأي شيخ الإسلام ابن تيمية في حكم إرسال الرسل عندما تنازع طوائف الأمة في ذلك فنقول :

إن رأي شيخ الإسلام ابن تيمية أن من أعظم بواعث النزاع في هذه المسألة تقصير كثير من العلماء في تحصيل ما جاء به الرسول - صلى الله عليه وسلم -

(١) السابق ١٦٤ .

(٢) الفتاوى ٩٠ / ٨ .

(٣) النبوات ٣٥٣ وانظر ما بعدها .

(٤) سورة الحج ، آية (٧٥) .

(٥) سورة طه ، آية (١٣) .

حتى أخرجوا ما تعلم دلالته بالعقل عن مسمى الشرع وبذلك نصبوا فروقاً وهمية بين العقل والشرع وراحوا يضاربون بعقولهم بين العقلي والشرعي وما يثبت من أصول الدين بالعقل وما لا يثبت إلا بالشرع حتى كثر الكلام في ذلك وتحزب الناس طوائف لأفكارهم ونتائج عقولهم فخالفوا بذلك العقل والشرع لما وقعوا فيه من تناقض كانوا في غنى عنه لو سلكوا مسالك العقلاة من السلف إذ أقرروا بما دلت عليه الفطرة البشرية من الأمور التي لا يملكون دفعها ويشترك فيها كثير من الناس وبذلك يكون من رأي شيخ الإسلام ابن تيمية أن العلم في أصوله وأدله يشترك العقل والشرع في تحصيله وإثباته .

ومن رأي شيخ الإسلام ابن تيمية أن العقول البشرية على اختلاف أجناس الأمم ولغاتهم وبلدانهم تشهد باستحسان أمور وأفعال كثيرة لا يملكون دفع ذلك عن عقولهم وفطراهم . وهذا يدل على أن في الفطرة البشرية أن للأفعال صفات ذاتية اقتضت حسنها ووجوبها أو قبحها وتحريمها في النفوس ولا يختلفون أن ذلك معلوم عندهم بالفطرة والعقل وليس معنى ذلك أن يحكموا لفاعل الحسن منها بالثواب أو الثناء من الله تعالى أو يشتبوا لمن عمل القبيح منها قدحاً شرعاً أو عقاباً آخررياً إذ ذلك ليس في عقولهم وأصل فطراهم ما يصدقه أو يظهره ويحكم به حتى يرد الدليل من قبل الله تعالى ومن قال بذلك النوع من الإيجاب والتحسين والتقييم العقلي الذي يترتب عليه ثواب أو عقاب خرج عن مقتضى الفطرة والعقل الصريح إلى أحكام أخرى أملأها عليه التحزب والتعصب .

ومن رأيه أن الطوائف كلها متفقة على أن الحسن أو القبيح يدرك في أفعال العباد بالعقل لأن ذلك تابع لما يتعلق بها من المصالح أو المفاسد المدركة لهم لما فيها من اللذة والفرح والسعادة والسرور أو لما فيها من أصداد ذلك مما يقع لهم من الألم والضرر والحرمان وغير ذلك .

ويتفقون كذلك على أن الله تبارك وتعالى غني عن العالمين ويستحب في حقه توهם شيء من هذه الأمور التي يتفق الناس أنها تكون للبشر .

ولكن ليس معنى استحالة ذلك في حقه تعالى أنه لا يفعل لحكمة وغاية كما تمسك بذلك من نفي التعليل وتوهم أن الفعل لغاية وطلب مصلحة معينة من خلق أو تشريع يتنافى مع الغني المطلق الثابت لله تعالى أو يدل على الخوف من حصول ألم أو ذهاب فرح وغير ذلك فذلك كله في حق من يجوز عليهم ذلك كما أسلفنا .

أما المولى جل جلاله فكل أفعاله حسنة ولحكمة يشهد لها علمه وإرادته ومشيئته الكونية والشرعية سواء أدرك الناس تلك الحكمة أو لم يدركوها وعليه فلا يسلم من التناقض في هذا الباب إلا من ثبت العلم والإرادة والحكمة والمشيئة ومقتضيات ذلك ، وعند ذلك سيجد أن الله تبارك وتعالى .

لا يجب عليه إلا ما أوجبه على نفسه وما أوجبه على نفسه واجب لا يتخلف وما استحال عليه امتنع كونه حتى لا يكون أبدا ، وبذلك فلا يقال في تقسيم أفعاله إلا واجب وقع ، أو واقع لا محالة ، أو ممتنع لا يقع ، أما الجواز بمعنى تساوي الطرفين فلا يكون إلا في حق من قصر علمه وقلت حيلته كالخلوقات ، أما الله جل جلاله فما شاء كان وما لم يشاً لم يكن لذلك .

فنفي الحكمة والتعليق من البدع التي نجمت عن الخلافات المذهبية وسلوك مسالك المبتدةعة في الجدل والمناظرة ، وكذلك من البدع المخالفة للعقل والنص الشرعي الإيجاب على الله وإطلاق ذلك على ما لم يطلقه الشارع الحكيم عليه لما في ذلك من شبهة اعتقاد التساوي بين الخالق والمخلوق وقدرة القادر القاهر بالعجز الجاهل المغلوب .

وبذلك يكون قد اتضح أن إرسال الرسل واجب واقع لا محالة وقد وقع ، وذلك لما فيه من مقتضيات حكمة الله وعلمه ورحمته وعدله وما كتبه على نفسه وأخبر به عباده وجرأ به قدره ونزل به كلامه .

فهذا هو الحكم والإيجاب إذا أطلق في حق الله تعالى .

والله أعلم

## المبحث الثالث

### تعقيب في ضوء الكتاب والسنة

من خلال استقرائنا لنصوص المبحثين السابقين نستطيع أن نستخلص ما يأتي :

أـ أن الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية يعطيان للفطرة والعقل مكانهما اللائق بهما لكونهما من الغرائز الجبلية التي تدعو الإنسان للخير وتدلانه عليه ، وبهما وبنعمتهما على الوجهة الصحيحة ينال العبد درجات من العلم الضروري الذي لا يمكنه دفعه أو إنكاره .

بـ ويتفقان على أن النبوة لا تدرك بفطرة ولا عقل راجح ولا اجتهد نادر أو فكر ثاقب وإنما هي منة يرحم الله بها عباده ومحض تفضيل منه يقتضيه علمه وإرادته وعلمه ومشيئته ومقتضيات أخرى كثيرة قد يدرك بعض الناس وجهها وقد يخفى على كثير منهم سرها وحكمها ومن هنا :

جـ فلا ينبغي إطلاق الإيجاب على الله تعالى بالبعثة إلا إذا أريد أن الله جل جلاله أوجب ذلك على نفسه وكتبه في كتابه وما كان كذلك فوجوبه لا يختلف إذ إرادة الله تعالى مطلقة لا يعجزه شيء ومشيئته نافذة فما شاء كان وما لم يشاً لم يكن فلا مكره له ، بل يخلق لحكمة بالغة ويسرع لحكم بلغة .

دـ ويستحيل في حقه تعالى الأغراض التي يعلم أن الناس يفعلون من أجلها أو يتربكون مراعاة لها كالنفع والضر والخوف والرجاء والألم واللذة ، فهؤلاء أمور يتفق الناس أن الله تبارك وتعالى منزه عنها إذ هو الغني الغنى المطلق ، ولذلك مما يحسن من الناس في الأفعال والتروك لا يقادس بأفعال الله تعالى ، وما يجعل منهم وما يقع لأجل أغراضهم وعاداتهم وتوهماتهم لا يجوز أن ينظر فيه إلى القياس بالله تعالى إذ كل أعماله حسنة متقدة وكل أفعاله جميلة محكمة ، ذلك أن علمه كامل محيط ورحمته شاملة ولطفه بعباده في الخلق

والامر ظاهر ، والناس لقصور عقولهم ونقص علمهم وتشعب أغراضهم وتعارض مصالحهم وتباین عقولهم وتفاوت فهومهم قد يستحسنون في حالة ما يستقبحونه في حالة أخرى ، ويؤلمهم في حالة ما يلتذون به تارة أخرى على أن هذا لا يعارض أن مقتضيات العقل التام المجرد يقينية تعطي العلم الضروري .

هـ - وإذا كان الحسن والقبح في أفعال العباد يدرك بالعقل وجهه ، وفيهم دافعه ، وكانت أفعاله تعالى قد اختلف الناس في مدرك وجه الحسن فيها نظرا لاختلافهم في الحكمة والتعليق في حقه تبارك وتعالى فإن نصوص هذين الإمامين تعطي أن من أخذ بتعليق باطل لأفعاله تعالى أشد شذوذًا من نفي التعلييل هروبا من مظنة الأغراض البشرية المستحبة عليه جل جلاله ، وتعطي كذلك أن من ثبت التعلييل والحكمة ونفي الإرادة والمشيئة وسوى بين أفعال القادرین قد خالف المنهج الصحيح وجانب الصواب ، ووقع في التناقض ، إذ كان من نفي الحكمة والتعليق قد ابتدع ما لم يكن عليه السلف وجمهور الحذاق والعقلاء من الأمم قاطبة ومن المسلمين خاصة إلا أن الجميع مع ذلك يتلقون على أن الاعتراض على لفظ الإيجاب على الله تعالى من خلقه أو التحسين والتقييم العقلي في أفعاله ليس معناه أنه يترك حسنا أو يفعل قبيحا حاشاه من ذلك .

كما أنه ليس معناه أنه يتخلف شيء مما قدره وكتبه وأوجبه على نفسه الكريمة أو يقع شيء مما لم يرده ويقضي به إذا لا يقع في ملكه إلا ما شاء . ومن هنا يبدو لنا وجه خلاف بين نصوص الإمامين في النقاط الآتية :

١- أن الإمام الغزالى ينفي التعلييل والأغراض ويثبت المناسبة وشيخ الإسلام ابن تيمية يرد عليه بأن التعلييل الذي نفاه غير متوجه في حق الله تعالى وهو ما يفهم منه الغرض الذي يقول إلى خوف ألم أو دفع ضر أو جلب منفعة وما إلى ذلك مما يتفق الجميع أن الله تعالى منزه عنه .

وأن إثبات المناسبة التي يلتزمها الإمام الغزالى غير مؤثرة في نقطة الخلاف الدائر بين نفأة الإرادة ومشتيها ، فلا بد من إثبات إرادة مطلقة الله تعالى وإثبات

الأسباب والعلل الدالة على حكمة الحكيم وإنما يعود الأمر إلى التناقض في المنهج الذي يقول عند التحصيل إلى نفي التأثير .

٢- ومع أن الإمام الغزالى يرى أن الاصطلاحات لا مشاحة فيها فإنه ما خرج من بحثه لحكم إرسال الرسل إلا بالقول بالجواز بناء على نفي الإيجاب على الله تعالى من خلقه وبناء على أنه لا يعقل في حقه تعالى . وكان من واجب هذه المسألة أن تدرس منه في نطاق ما كتبه الله على نفسه وأوجهه في كتابه وما تقتضيه حكمته ورحمته وعدله إذ فيها نصوص من الوحي يجب أن تؤصل منها ، ولا يكتفى بعرض الخلافات المذهبية المحدثة التي التزم أصحابها من أجلها التزامات بدعاية أو باطلة تخالف العقل والشرع والحسن .

٣- أن الإمام الغزالى ربط حكم النبوة والرسالة بمسألة الكلام النفسي عند الأشاعرة والكلام النفسي محل خلاف ولا يثبت به عند المحققين كلام تبني عليه نبوة ورسالة وشرع وكتب .

٤- إن الإمام الغزالى قد حذر من مغالطات العقول ، والتي منها الوهم والإلف والتقليد ومع ذلك نجده يقع في هذه المغالطات ويلتزم من أجلها أقوالاً وأحكاماً تنافي قوله : ( ورجعت الضروريات العقلية مقبولة موثقاً بها على أمن ويقين )<sup>(١)</sup> ، عندما حكى عن حالته المرضية في بغداد<sup>(٢)</sup> .

وإذا تبيّنت أوجه الاتفاق بينهما على العموم وبرزت نقاط الاختلاف على ما فيها من نسبة لا يمكن حسم الفروق فيها ، فإن الأدلة من الكتاب والسنة على ما اتفقا عليه كثيرة ، وقد جلب شيخ الإسلام ابن تيمية منها في كتبه شيئاً كثيراً فاق به غيره وتميز على الإمام الغزالى به من حيث وضوح المنهج وحضور الدليل عليه ، ونورد منه ما يأتي حتى يعلم أن حكم إرسال الرسل واجب وواقع مع الغنى المطلق لله تعالى إذ كتبه على نفسه واقتضته حكمته ورحمته وتعلقت به

(١) المنقد ٢١ .

(٢) سابق وانظر الاقتصاد ١٠٢ ، ١٠٣ .

إرادته ومشيئته وتكلم به على لسان رسleه وأقره في تنزيهه الخالد حسب علمه  
المحيط الذي لا يختلف .

قال الله تعالى : « \* يَأَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ  
عَنِّي \* الْحَمْدُ لِلَّهِ » (١) .

وقال تعالى : « إِنَّكُفَّرُوا فَإِنَّكُمْ عَنِّي عَنْكُمْ وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْكُفَّارُ وَإِنَّ شَكُورِي  
يَرْضَهُ لَكُمْ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وَزَرَ أُخْرَى مِمَّا إِلَيْهِ رَجَعُكُمْ فَيُنِيبُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ  
إِنَّمَا عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ » (٢) .

وقال تعالى : « وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ رَبَّهُ غَنِيٌّ كَرِيمٌ » (٣) .

وقال تعالى : « وَلَا يَحْزُنْكَ أَذْنَانِ يُسْرِعُونَ فِي الْكُفَّارِ إِنَّهُمْ لَنْ يَصْنُرُوا اللَّهَ شَيْئًا يُرِيدُ  
اللَّهُ أَلَا يَجْعَلَ لَهُمْ حَظًّا فِي الْآخِرَةِ وَلَمَّا عَذَابَ عَظِيمٌ [٦٧] إِنَّ الَّذِينَ أَشْرَوْا الْكُفَّارَ بِالْأَيْمَنِ لَنْ  
يَضْرُبُوا اللَّهَ شَيْئًا وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ » (٤) .

وقال تعالى : « فِيهِ مَا يَتَّمِّنُ يَتَّسِّعُ مَقَامُ إِبْرَاهِيمَ وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ مَاءِمَنًا وَلَلَّهُ عَلَى النَّاسِ  
جُنُاحُ الْبَيْتِ مِنْ أَسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ عَنِّي عَنِ الْمُنَاهَنِينَ » (٥) .

فهذه الآيات تقرر أن الله تبارك وتعالي قد خلق عباده فقراء إليه افتقاراً ذاتياً  
لا يملكون لأنفسهم نفعا ولا ضرا ، وأخبرهم بأنه لا تنفعه طاعتهم ولا تضره  
معصيتهم لكمال غناه عن العالمين فمن آمن وعمل صالحا فلنفسه ومن أساء  
بالكفر والعصيان فعليها . وعليه فمحال في حقه تعالى أن يخلق لغرض خوف  
أو طمع أو يشرع لنفع أو ضرر ، إنما ذلك يكون لمن يطلب اللذة والسرور  
ولا حكمة له إلا في تحصيل مراده ذلك ، ولا يليق ذلك بالموالي جل جلاله ،

(١) سورة فاطر ، آية (١٥) .

(٢) سورة الزمر ، آية (٧) .

(٣) سورة النمل ، آية (٤٠) .

(٤) سورة آل عمران ، آية (١٧٧-١٧٧) .

(٥) سورة آل عمران ، آية (٩٧) .

ولكنه كتب على نفسه الرحمة ، وأقام الحجة على عباده بأنبيائه ورسله ، فقال جل من قائل عليما :

﴿كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ لِيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَمَةِ لَا رَيْبَ فِيهِ أَذْلِيلٌ حَسِيرُوا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾<sup>(١)</sup>

وقال تعالى : ﴿كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَتَمْ مَنْ عَمِلَ مِنْكُمْ سُوءًا بِمَهْلَكَةٍ شَرَّ تَابَ مِنْ تَعْدِيِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾<sup>(٢)</sup>

فوقوع القيامة والجزاء على الأعمال قد أسلفنا أنه ليس في طرق العقول أو طورها إدراكه على وجه يمكنها الجزم به أو اعتقاد شيء مما يكون فيه ، فمن رحمة الله أن كتب على نفسه بيانه لعباده بواسطة من يصطفيه لذلك من خيرة عباده .

لذلك جاء الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم - قال : ( لما خلق الله الخلق كتب في كتابه - وهو يكتب على نفسه وهو وضع عنده على العرش « إن رحمتي تغلب غضبي »<sup>(٣)</sup> .

وأعظم منه ورحمة ينشرها الله على عباده العلم الذي يميزون به بين الخير من الشر والنافع من الضار والصدق من الكذب والحق من الباطل وسبيل المفلحين وドروب الهاكين وذلك العلم كما قد علمنا هو علوم الرسالة التي هي رحمة للعامة والخاصة من خلق الله تعالى لذا قال تعالى : ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ مِنْ ذُرِّيَّةِ آدَمَ وَمَنْ حَمَّنَا مَعَ ثُجُجٍ وَمِنْ ذُرِّيَّةِ إِبْرَاهِيمَ وَلِتَرَكَبَ يَلَى وَمِنْنَ هَدَيْنَا وَاجْهَنَّبَنَا...﴾<sup>(٤)</sup>

وقال تعالى : ﴿فَأَلْتَ لَهُمْ رُسُلَّهُمْ إِنْ تَعْنَى إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ عَلَى مَنْ

(١) سورة الأنعام ، آية (١٢) .

(٢) سورة الأنعام ، آية (٥٤) .

(٣) صحيح البخاري ، كتاب التوحيد ، باب قول الله تعالى : « ويحرركم الله نفسه » الحديث (٧٤٠٤) وانظر رقم (٧٤٢٢) .

(٤) سورة مرثيم ، آية (٨٥) .

يَسَّأَهُ مِنْ عِبَادَتِهِ وَمَا كَانَ لَنَا أَنْ نَأْتِكُمْ بِسُلْطَنٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلِسْتُوكَلِ  
الْمُؤْمِنُونَ<sup>(١)</sup>

وقال تعالى : « يَمْنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا قُلْ لَا تَمْنُونَ عَلَيَّ إِسْلَامَكُمْ كُلِّ اللَّهِ يَمْنُونَ عَلَيْكُمْ أَنْ  
هَدَنَّكُمْ لِلْإِيمَانِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ »<sup>(٢)</sup>

وقال تعالى : « وَكَذَّلَكَ فَتَنَا بَعْضَهُمْ بِعَيْنِ  
بَيْتِنَا أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمُ بِالشَّكَرِينَ »<sup>(٣)</sup>

وقال تعالى في حق يوسف عليه السلام : « وَكَذَّلَكَ يَجْنِيَكَ رَبِّكَ وَيَعْلَمُكَ مِنْ  
تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ وَيُشَمُّ فِعْلَمَتُهُ عَلَيْكَ وَعَلَى مَالِ يَعْقُوبَ كَمَا أَنْتَهَا عَلَى أَبْوَيْكَ مِنْ قَبْلِ إِبْرَاهِيمَ  
وَلَا سُنْنَةُ إِنَّ رَبَّكَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ »<sup>(٤)</sup>

وقال تعالى في حق موسى عليه السلام : « قَالَ يَنْمُوسَى إِنِّي أَصْطَفَيْتُكَ عَلَى  
النَّاسِ بِرِسَالَتِي وَبِكُلِّي فَخُذْ مَا أَتَيْتَكَ وَكُنْ مِّنَ الشَّاكِرِينَ »<sup>(٥)</sup>

ولما كان الكفار على اختلاف مللهم وتباین نحلهم لا يحبون الحق  
وظهوره ، ويزنون بموازين مطففة كرها جميعاً نزول القرآن الكريم على نبينا  
محمد صلى الله عليه وسلم وأوردوا مقتراحات فاقرة عقولهم فرد لها الله  
عليهم وبين أن الرسالة رحمة منه لخلقه يختص بها من يشاء من عباده .

« وَقَالُوا لَوْلَا نُزِّلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ الْقَرِيبَيْنَ عَظِيمٍ<sup>(٦)</sup> أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ  
مَنْ قَسَمَنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَتٍ لِيَسْتَخِدَ بَعْضُهُمْ  
بَعْضًا سُخْرِيَّاً وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ »<sup>(٦)</sup>

وقال : « مَا يَوْدُدُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَلَا الْمُشْرِكُونَ أَنْ يُزَلَّ

(١) سورة إبراهيم ، آية (١١) .

(٢) سورة الحجرات ، آية (١٧) .

(٣) سورة الأنعام ، آية (٥٣) .

(٤) سورة يوسف ، آية (٦) .

(٥) سورة الأعراف ، آية (١٤٤) .

(٦) سورة الزخرف ، آية (٣٢، ٣١) .

عَلَيْكُم مِنْ خَيْرٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَاللَّهُ يَخْتَصُ بِرَحْمَتِهِ، مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ  
الْعَظِيمِ )<sup>(١)</sup>.

فبرحمة الله رحم المبعوث والمبعوث إليهم وبمنته ومحض فضله هدى من شاء من عباده ، وأفضل بيارادته وعلمه المحيط من شاء أن يعذبه بسبب الكفر والإعراض عن وحيه كما قال تعالى :

﴿مَن يَشَاءُ اللَّهُ يُصْلِهُ وَمَن يَشَاءُ يَجْعَلُهُ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ )<sup>(٢)</sup>.

﴿وَقَسَمُوا بِإِلَهٍ جَهَدَ أَيْمَنِهِمْ لَا يَبْعَثُ اللَّهُ مَن يَمْوَثُ بِلَهٗ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًّا وَلَكِنَّ  
أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿٧﴾ لِمَنْ لَهُمْ أَلَّا يَخْتَلِفُونَ فِيهِ وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّهُمْ  
كَاذِبُوا كَذِبِنَّ﴾ )<sup>(٣)</sup>.

فوعد الله حق لا يختلف وحكمته في ذلك الوعد الحق ظاهرة وإن جهلها كثير من الناس «وَإِنَّ مَا نُرِيكَ بَعْضَ الَّذِي نَعْدُهُمْ أَوْ نَتَوَفَّكَ إِنَّمَا عَيْنَكَ الْبَلْغُ وَعَيْنَنَا  
الْحَسَابُ ﴿٤﴾ أَوْلَمْ يَرَوْا أَنَّا نَأْنِي أَلْأَرْضَ نَنْصُبُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا وَاللَّهُ يَعْلَمُ لَا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ، وَهُوَ  
سَرِيعُ الْحِسَابِ» )<sup>(٤)</sup>.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال :

«من آمن بالله ورسوله وأقام الصلاة وصام رمضان ، كان حقا على الله أن يدخله الجنة هاجر في سبيل الله أو جلس في أرضه التي ولد فيها» الحديث )<sup>(٥)</sup>.  
وجاء في حديثه الآخر في الأمر بعزم الدعاء قوله صلى الله عليه وسلم :  
(وليعلم مسألته إنه يفعل ما يشاء لا مكره له) )<sup>(٦)</sup>.

فإذا كان الذي يقول في حكم إرسال الرسل أنه واجب على الله تعالى بهذا

(١) سورة البقرة ، آية ( ١٠٥ ) .

(٢) سورة الأنعام ، آية ( ٣٩ ) .

(٣) سورة النحل ، آية ( ٣٩-٣٨ ) .

(٤) سورة الرعد ، آية ( ٤١-٤٠ ) .

(٥) صحيح البخاري ، كتاب التوحيد ، باب وكان عرشه على الماء الحديث ( ٧٤٢٣ ) .

(٦) السابق باب في المشيئة والإرادة وانظر فتح الباري ٤١٣ / ١٣ وما بعدها .

المعنى فقد أصاب إذ قد علمنا أنه تعالى كتب على نفسه وأوجب ما كتب قدرًا وشرعًا بحيث يستحيل أن يتخلَّف منه شيءٌ ذلك أنه كتبه بعلمه المحيط وأوجبه بقدرته وإرادته وأخرجه أو يخرجه بمشيئته لحكم بليغة وأسرار عجيبة سواء أدرك الناس منها شيئاً أو حجبت عنهم : « وَعَدَ اللَّهُ عَزَّ ذِيَّا فِي التَّوْرِىْنَةِ وَأَلَّا يُنْجِيلَ وَالْقُرْآنَ إِنَّمَا أَنْوَافَ يَعْهِدُهُ مِنْ اللَّهِ »<sup>(١)</sup> .

﴿إِنَّمَا مَرْجِعُكُمْ جَيْحَانًا وَعَدَ اللَّهُو حَمَّا إِنَّمَا يَدِدُّوا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُّونَ لِجَزَرِيَ الَّذِينَ مَأْمَنُوا وَعَلَوْا  
الصَّلَاحَتِ يَأْتِي قَسْطٌ وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ شَرَابٌ مِنْ حَمِيرٍ وَعَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا  
يَكْفُرُونَ﴾<sup>(٢)</sup>.

وقال تعالى في بيانه لما جعله حقاً على نفسه وحققه في حياة الناس :

﴿شَرِّنَجَى رَسُلَنَا وَالَّذِينَ مَأْمَنُوا كَذَلِكَ حَقًا عَيْنَا شَرِّ الْمُؤْمِنِينَ﴾<sup>(٣)</sup>.

«فَانْتَقَمْنَا مِنَ الَّذِينَ أَجْرَمُوا وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرٌ الْمُؤْمِنِينَ» (٤).

وإذا علمنا أن ما جعله الله تبارك وتعالى حقا عليه وجب أن يكون بحث لا يتصور عقلا تخلفه كان علينا أن نعلم أن الله تبارك وتعالى أخبرنا عن حكمة منصوصة في كتابه تبين علة خلقه للجن والإنس ألا وهي عبادته وحده لا شريك له ، وهذا مطلب عظيم قد رتب الله عليه الجزاء فكان لابد في ضوء علمه المحيط وعدله العام أن يعلم خلقه كيف يعبدونه ويقيم عليهم الحجة بالبيان الواضح ليهلك من هلك عن بيته ، ويحيي من حي عن بيته<sup>(٥)</sup> .

(١) سورة التوبة ، آية (١١١) .

(٢) سورة يونس ، آية (٤) .

(٣) سورة يونس ، آية (١٠٣) .

(٤) سورة الروم ، آية (٤٧) .

(٥) انظر في ذلك : المحرر الوجيز ٤٠ / ١٤ ، ٤١ وابن كثير ٤ / ٢٣٨ وأضواء البيان ٧ / ٦٧١ وما بعدها . وحجۃ الله البالغة لولي الله بن عبد الرحيم الذهلي ، بتقديم الشيخ محمد شریف سکر ، ط ٢ ، ١٤١٣ھ ، ١ / ٨٦٨٤ .

قال تعالى : « وَمَا حَنَقْتُ الْمِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا يَعْبُدُونَ »<sup>(١)</sup> .

فمن هنا يمكن أخذ وجوب البعثة لإقامة الحجة والبيان وكان ذلك من الله تعالى رحمة وعدلا وفعلا للأصلاح ولكن بإيجاب الله تعالى ذلك على نفسه ، وفي مقتضى حكمته وعلمه وما جعله حقا عليه وكتبه في كتابه الذي لا يتغير ما كتب فيه إذ وقع عن علم وقدرة وإرادة تامة ومشيئة نافذة لذا قال تعالى :

« رُشْلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرَّسُولِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا »<sup>(٢)</sup> .

والعزيز الحكيم لا يظلم عباده ولا يؤخذهم بأعمالهم التي لم بين لهم وجه الحق فيها من الباطل ولو كان في عقولهم وفطراهم إدراك غير مفصل لوجه الحق من الباطل والخير من الشر والكذب من الصدق والحسن من القبيح ، ومكتنهم بالجلة من العمل ، ومنهم الاختيار في ضوء مشيئته الكونية التي لم يطلعهم عليها ولم يجعل لهم سبيلا للاحتجاج بها .

ولكن بعد إقامة الحجة عليهم ببعثة الرسل كان هذا النص يخاطبهم :

« مَنْ آهَنَّدَ فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضْلُلُ عَلَيْهَا وَلَا تَرِدُ وَازِرَةٌ وَرَأْزَرَ أُخْرَى وَمَا كَانَ مُعَذَّبِينَ حَقَّ بَعْثَتِ رَسُولًا »<sup>(٣)</sup> .

فذلك هو العذر الذي بين النبي صلى الله عليه وسلم أنه لا أحد أحب إليه إقامته منه كما في حديث المغيرة بن شعبة في غيرة سعد بن عبادة رضي الله عن الصحابة جميعا - قال صلى الله عليه وسلم في آخر الحديث :

( ولا أحد أحب إليه العذر من الله ، ومن أجل ذلك بعث المبشرين والمذرين ، ولا أحد أحب إليه المدح من الله ومن أجل ذلك وعد الله الجنة )<sup>(٤)</sup> .

(١) سورة الذاريات ، آية (٥٦) .

(٢) سورة النساء ، آية (١٦٥) .

(٣) سورة الإسراء ، آية (١٥) .

(٤) صحيح البخاري ، كتاب التوحيد ، باب لا شخص غير من الله ، الحديث (٧٤١٦) .

وفي لفظ لمسلم في الصحيح من رواية عبد الله بن مسعود رضي الله عنه :  
 (وليس أحد أحب إليه العذر من الله من أجل ذلك أنزل الكتب - الكتاب وأرسل الرسل )<sup>(١)</sup>.

فمن أجل قطع الأعذار وإقامة الحجة ووضوح المحجة وظهور أسباب المدحنة لله تعالى على جميل صنعه وبديع حكمه في خلقه وأمره كانت البعثة من أفعال الله الواجبة إذ قد رجع لنا أن أفعال الله تعالى واجبة بوجوبه تعالى لها وممتنعة لاستحالتها في مشيئته فلا يقع في ملكه إلا ما شاء وليس هناك في الواقع قسم ثالث يسمى الجواز ، وما في الذهن ليس له في الخارج وجود ، فلا يطلق عليه أنه فعل الله تعالى ، وإنما يجوز على من يجوز عليه عدم الفعل لنقص علم أو إرادة كالخلق<sup>(٢)</sup> ، ومن علل وحكم بعثة الرسل التي تحققت في المطبيع والكافر بإقامة الحجة وقطع العذر ما حكاه الله تعالى في آيات كثيرة منها قوله تعالى في الكفار :

**«وَلَوْلَا أَنْ تُصِيبَهُمْ مُّصِيبَةٌ بِمَا فَدَمَتْ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُوا رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَّبِعَ مَا يَأْتِينَا وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ»<sup>(٣)</sup>.**

وقال تعالى : **«وَلَوْلَا أَنَّ أَهْلَكَنَّهُم بِعَذَابٍ مِّنْ قَبْلِهِ لَقَاتَلُوا رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَّبِعَ مَا يَأْتِينَا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَذَلَّ وَنَخْرُزَ»<sup>(٤)</sup>.**

وحتى بعد أن وقعوا في الذل والخزي والعياذ بالله من حال أهل النار تقام عليهم الحجة ويؤخذ بالعذر : **«وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَّمْ رُمَّا حَتَّى إِذَا جَاءُوهَا فُتُحَتْ أَبْوَابَهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَهَا أَتَمْ يَأْتِكُمْ رَسُولٌ مِّنْكُمْ يَتَلوُ عَيْنَكُمْ إِذَا يَأْتِي رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمَكُمْ هَذَا قَالُوا بَلَى وَلَكِنْ حَقَّتْ كَلْمَةُ الْعَذَابِ عَلَى الْكُفَّارِينَ»<sup>(٥)</sup>.**

(١) صحيح مسلم ، كتاب التوبة ، باب غيرة الله تعالى وتحريم الفواحش .

(٢) انظر كتاب أصول الدين للبغدادي ١٥٤-١٥٦ .

(٣) سورة القصص ، آية (٤٧) .

(٤) سورة طه ، آية (١٣٤) .

(٥) سورة الزمر ، آية (٧١) .

وبذلك يكون قد أتضح أن حكم إرسال الرسل في داخل الملة قد اختلف الناس فيه ، فمن قائل أن القادر يجب عليه فعل الأصلح وبذلك أوجب على الله ما يوجبه على القادرين من خلقه فأضعاف بذلك ما حصله من أوجه الصواب كإثبات الحكمه والتعليل مع أن إثباته هذا لا يفيده مادام نافيا للصفات التي يبني عليها ما أثبته الله من حكمه وتعليل في الأفعال .

والإنصاف يقتضي أنه أصاب الحق من وجه والتزم في مذهب ما أوجب عليه الواقع في التناقض .

وفريق آخر حكم بأن إرسال الرسل من أفعال الله الجائزة وبنى ذلك على أن الاصطلاحات لا مشاحة فيها ما دام المعنى المطلوب محصلا بها من وجهة نظره هنا في مسألة الكلام النفسي ونفي التعليل والحكمه في التشريع .

وعندي أن دعوى عدم المشاحة في الاصطلاحات نوع من التهرب وتمييع المقاصد وخصوصا في الألفاظ التي يمكن حصر معناها ولا مجال للاشتراك اللغطي فيها أو يمكن ضبط المعنى المراد بسمات ودلائل تميزه وتحده وقرائن توضحه وتشخصه .

ومع أن هذا الفريق من العلماء يريد الأدب مع الله تعالى في التعبير بأنه لا يجب الخلق عليه شيئاً ويثبت الإرادة والكلام على منهجه الذي أسلافنا وجه الغموض فيه - فإنه ينفي الملزم وهو التعليل والحكمه وبذلك أحدث بدعة في ميدان كان بإمكانه إثبات الحكمه فيه كما أثبتهما في الخلق والصنعة والإتقان الذي ظل العقلاً يستدللون بها على العلم والعدل واللطف والرفق والحكمه ولا يتناقضون إذ معلوم عندهم أن ما يفعله المخلوق لغرض فذلك مبلغ حكمته ولا يقاوم عليه فعل الله تعالى حتى يلجا العاقل إلى جحد الأمور المدركة بالعقل والفطرة والنص والحس التزاماً للمخالفة المذهبية وهروباً من ظنون وهمية يتفق الجميع على استحالتها على الله تعالى .

والإنصاف يقتضي أن للإمام الغزالى نصوصاً تدخله في هذه المؤاخذات

ونصوصاً أخرى تخرجه من حيز هذه الاستدراكات ولا تنفي عنه مقتضى ما وجهناه من مطالبات ، وما ألمحنا إليه من وجوب استبعاد ما يجب في حق الله تعالى وما يستحيل من نطاق الأوهام والمظنونات والمذاهب والتعصبات .

ولما درس شيخ الإسلام ابن تيمية مقالات المسلمين واحتلafاتهم هذه في ضوء الكتاب والسنة ومقتضى الفطرة والعقل أدرك أسباب الخلافات ومنشأ النزاعات ؛ فتمكن بذلك من بيان وجه الحق في كلام كل طائفة ، وتبيين ما التزمته فتناقضت لأجله أو اعتقدته فضلـت به ، أو انتهـجـته فانحرـفت بـسـبـبـه ثم استخلص لنا ما يأتي :

- ١- أن حـكـمـ إـرـسـالـ الرـسـلـ وـاجـبـ أـوـجـبـهـ اللهـ تـعـالـيـ عـلـىـ نـفـسـهـ ، وـبـيـنـ لـلـعـقـلـاءـ أنـ ذـلـكـ هوـ مـقـتـضـيـ حـكـمـتـهـ وـعـدـلـهـ وـمـنـتـهـ عـلـىـ خـلـقـهـ وـنـشـرـ رـحـمـتـهـ .
- ٢- أنـ العـقـلـ يـدـرـكـ وـجـهـ الـحـسـنـ وـالـقـبـحـ فـيـ الـأـفـعـالـ لـصـفـاتـ ذـاتـيـةـ فـيـهاـ ،ـ أـمـاـ فـيـ أـفـعـالـ الـعـبـادـ فـبـاـتـفـاقـ ،ـ وـأـمـاـ فـيـ أـفـعـالـ الـخـالـقـ فـمـعـ الـخـلـافـ إـنـ الـرـاجـحـ عـنـدـهـ أـنـ الـعـقـلـ قـدـ يـدـرـكـ وـجـهـ ذـلـكـ وـالـشـرـعـ يـؤـيـدـهـ وـقـدـ يـرـدـ الشـرـعـ بـمـاـ يـخـفـيـ عـلـىـ الـعـقـلـ وـجـهـ الـحـكـمـ فـيـهـ فـيـقـطـ بـأـنـهـ وـإـنـ لـمـ يـدـرـكـ وـجـهـهـاـ فـهـوـ مـنـ حـكـيـمـ عـلـيـمـ فـيـجـزـمـ بـأـنـهـ لـحـكـمـةـ بـالـغـةـ .
- ٣- إـنـ رـأـيـهـ فـيـ حـكـمـ إـرـسـالـ الرـسـلـ وـسـطـ بـيـنـ الـأـشـعـرـيـةـ وـمـنـ وـاقـفـهـمـ ،ـ وـالـمـعـتـزـلـةـ وـمـنـ قـلـدـوـهـ مـنـ الـفـلـاسـفـةـ فـيـ ذـلـكـ وـمـنـ شـايـعـهـمـ مـنـ الـعـلـمـاءـ .  
فـاستـحقـ بـهـذـاـ أـنـ يـشـادـ بـرـأـيـهـ وـيـرـهـنـ مـنـ الـكـتـابـ وـالـسـنـةـ عـلـىـ تـمـيـزـهـ وـتـرـجـيـحـهـ عـلـىـ غـيـرـهـ ،ـ وـذـلـكـ مـاـ تـكـفـلـ الـمـبـحـثـ الـتـعـقـيـبـيـ بـهـ ،ـ وـتـكـافـتـ مـداـخـلـهـ وـمـخـارـجـهـ مـعـ نـصـوصـ الـوـحـيـ فـيـ لـإـبـرـازـهـ .

فـلـنـخـتـمـ هـذـاـ الـبـابـ بـهـذـاـ الـلـبـابـ ،ـ وـنـطـلـبـ مـنـ الـوـهـابـ أـنـ يـفـتـحـ لـنـاـ فـيـ الـخـيـرـاتـ كـلـ بـابـ ،ـ وـأـوـلـ ذـلـكـ الـبـابـ يـلـيـ هـذـاـ الـبـابـ مـنـ هـذـاـ الـكـتـابـ .  
أـلـاـ وـهـوـ طـرـقـ إـثـبـاتـ النـبـوـةـ . . .

**الباب الثالث**

**طرق إثبات النبوة**



## الفصل الأول

### طرق إثبات النبوة عند الإمام الغزالى

#### تمهيد

#### بيان رأي الإمام الغزالى في طرق إثبات النبوة

قد تقدم في مفهوم النبوة عند الإمام الغزالى أنه يرى أن طرق معرفة النبوة وإثباتها عديدة ، والوسائل لذلك كثيرة كثرة المخاطبين من المنكرين والمكذبين والشاكين مع ما لديهم من معارف وعلوم ، وأن من الجهل العظيم استبعاد بعض العقلاة للنبوة ، وهو يرى في نومه المنامات والمرائي التي جعلها الله تعالى بمثابة أنموذج لخلقه حتى تكون لهم مشاركة للنبي في أصل دعوه الاطلاع على الغيب ، وأن ذلك إذ كان ممكنا باتفاق البشر في حالة ركود الحواس بالنوم كان دليلا على إمكانه في حال اليقظة من باب أولى<sup>(١)</sup> .

ثم إن الإنسان إذا نظر إلى نفسه وجد أنه خلق خاليا من العلوم والمعارف ولا خبر معه عن شيء ، فيظل في حالة من النمو في الحس والعقل إلى أن يرتقي إلى أطوار عالية من التعلم والتدبر والتحصيل والكسب النظري والفكري ، وكل طور من تلك الأطوار التي مر بها كان معزولا عما بعده ولما حصل له لم ينكره ولم يستبعده .

فكذلك ليس له أن يعلن توقف الأطوار عند الحد الذي وصل إليه عقله بل

(١) انظر المتنفذ ٦٦ ، ٦٧ .

عليه أن يأخذ من الأطوار السابقة برهاناً على إمكان أطوار أخرى بعد عقله الذي وصل إليه بعد مراحل كثيرة<sup>(١)</sup>.

(وكما أن المميز لو عرضت عليه مدركات العقل لأباهَا واستبعدها ، فكذلك بعض العقلاء أبي مدركات النبوة واستبعدها ، وذلك عين الجهل ، إذ لا مستند له إلا أنه طور لم يبلغه ولم يوجد في حقه . . . )<sup>(٢)</sup>

ثم إن الإنسان يجد أنه يتمتع بعلوم و المعارف لا يوجد لها أصل في عقله وجهود فكره ، بل إنه يجهل خصائص كثير مما يتعاطاه من أدوية و عقاقير و سحر و تلسمات و تنجيم وغيره .

فإذا سلم أنه لا يدرك خصائص هذه الأمور و قد فيها أهل الخبرة فيها ، فعليه أن يعلم أن الأمور التي لا تدرك بالحواس والتجارب لا يكون مصدرها إلا تعليم إلهي بواسطة أحد عباده الذين اصطفاهم وتلك هي النبوة فعليه إذ جهل خصائص هذه الأشياء و قد فيها أن يقلد الأنبياء فيما وراء عقله ولا يدركه بالتجربة : ( فكما أن العقل طور من أطوار الأدمي يحصل فيه عين يصر بها أنواعاً من المعقولات ، والحواس معزولة عنها ، فالنبوة أيضاً عبارة عن طور يحصل فيه عين لها نور يظهر في نورها الغيب ، وأمور لا يدركها العقل )<sup>(٣)</sup> .

وعلى هذا فالشك في النبوة : ( إما أن يقع في إمكانها ، أو في وجودها و وقوعها ، أو في حصولها لشخص معين .

ودليل إمكانها وجودها ، ودليل وجودها و وجود معارف في العالم لا يتصور أن تناول بالعقل كعلمي الطب والنجوم . . . فتبين بهذا البرهان أن الإمكان وجود طريق لإدراك هذه الأمور التي لا يدركها العقل ، وهو المراد بالنبوة لا أن النبوة عبارة عنها فقط ، بل إدراك هذا الجنس الخارج عن مدركات العقل

(١) انظر مشكاة الأنوار ١٦٦ ، ١٦٧ .

(٢) المتنفذ ٦٦ ، ٦٧ .

(٣) المتنفذ ٦٧ .

إحدى خواص النبوة ولها خواص كثيرة سواها ، وما ذكرناه قطرة من بحرها وإنما ذكرناها لأن معلمك أنموذجا منها وهو مدركاتك في النوم ، ومعك علوم من جنسها في الطب والنجوم ، وهي معجزات الأنبياء ولا سبيل إليها للعقلاء ببضاعة العقل أصلا .. .

فإن وقع لك الشك في شخص معين أنه نبي أم لا ، فلا يحصل اليقين إلا بمعونة أحدواله ، إما بالمشاهدة أو بالتواتر والتسامع ... )<sup>(١)</sup> .

( وأما من فسد إيمانه بطريق الفلسفة حتى أنكر أصل النبوة ، فقد ذكرنا حقيقة النبوة وجودها بالضرورة ، بدليل وجود علم خواص الأدوية والنجوم وغيرهما ، وإنما قدمنا هذه المقدمة لأجل ذلك ، وإنما أوردنا الدليل من خواص الطب والنجوم لأنه من نفس علمهم . ونحن نبين لكل عالم بفن من العلوم ، كالنجوم والطب والطبيعة والسحر والطلسمات مثلا من نفس علمه برهان النبوة )<sup>(٢)</sup> .

ونحن أيضا إنما ذكرنا هذا لنتخذ منه مدخلا لبيان أهم طرق إثبات النبوة عند الإمام الغزالى في المباحث الآتية إن شاء الله تعالى بعد أن تمهدت العناصر الرئيسية .

\* \* \*

---

(١) السابق ٦٧ ، ٦٨ .

(٢) السابق ٧٧ .

## المبحث الأول

### إثبات النبوة بآيات الأمر لله عز وجل

إن إثبات الأمر لله عز وجل هو الأصل الذي تتفرع عنه فروع كثيرة من الخلق والأمر ، ومن ذلك النبوة : ( فمن لم يعترف بأمره تعالى لم يعترف بالنبوة قط )<sup>(١)</sup> .

ولإثبات الأمر له تعالى طرق واضحة للعقلاء لكترة البراهين التي بصرهم بها ، والأمثلة المعقولة والمشاهدة الدالة على أنه هو الخالق المدبر الفعال لما يريد ، فبأمره ترجع وجود الممكنات ، وانتظام الحركات وتتجددتها وتعاقبها وتعديل المائلات منها إلى غير جهتها فوقوع ذلك كله دال على فعل مريد مختار له أن يأمر وينهى ويكلف ويسرع وينشر الرحمة وغير ذلك مما يشرحه الإمام الغزالى بقوله :

( والطريق في إثبات الأمر له على نوعين :

أحدهما : أن الممكنات كما احتجت إلى مرجع لجانب الوجود على عدم ، وأن الحركات كما احتجت بتتجددتها إلى محرك يديمها بالتعاقب ، ثم المائلة من الحركات إلى غير ما مالت عنه والمختلفات منها إلى غير جهاتها الطبيعية احتجت إلى كون المحرك أمراً أمر التدبير ، وذلك قوله تعالى : « وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا »<sup>(٢)</sup> .

ثم الحركات الإنسانية كما احتجت إلى إرادة عقلية في جهاتها المتباينة ، كذلك احتجت إلى مكلف أمر ناه في حدودها المختلفة ، حتى يختار المكلف الحق دون الباطل في الحركات الفكرية ، والصدق دون الكذب في الحركات

(١) معراج القدس ١٣٤ .

(٢) سورة فصلت ، آية ( ١٢ ) .

القولية ، والخير دون الشر في الحركات العملية .

وكما أن أمر التدبير جار على عموم الخلق لنظام وجود العالم الكبير كله وذلك قوله تعالى : ﴿وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنُّجُومُ مُسَخَّرَاتٍ يَأْتِيهِنَّ أَلَّا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾<sup>(١)</sup>

كذلك أمر التكليف جار على خصوص الخلق لنظام وجود العالم الصغير وذلك قوله تعالى : ﴿يَأْتِيهَا النَّاسُ أَغْبَدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقُوكُمْ﴾<sup>(٢)</sup> . وكذلك جميع الأوامر والنواهي المتوجهة على الناس .

وكما أوحي في كل سماء أمرها بواسطة ملك ، كذلك أوحي في كل زمان أمره بواسطة نبي ، فذلك هو التقدير وهذا هو التكليف<sup>(٣)</sup> .

فإن النبي متوسط الأمر كما أن الملك متوسط الخلق والأمر ، وكما وجب الإيمان بالله من حيث الخلق والأمر وجب الإيمان بالله وبمتوسط الخلق والأمر : ﴿كُلُّ مَأْمَنٍ بِاللَّهِ وَمَلَكِكَيْهِ وَكَيْدِهِ وَرَسُولِهِ﴾<sup>(٤)</sup> .

فالوجب هو المرجع وهو الله تبارك وتعالى ، فمعنى الوجوب عند الإمام الغزالى هنا هو ترجح جانب الفعل على الترك بدفع ضرر موهوم في الترك أو معلوم ، وإذا كان هذا هو الوجوب فالوجب هو المرجع وهو الله تعالى لا العقل إذ العقل آلة نظر صالحة للفهم والتمييز والتبصر والتصديق .

يقول الإمام الغزالى : ( فالحق الذى يكشف الغطاء في هذا من دون اتباع وهم وتقليد أمر هو أن الوجوب كما بان عبارة عن نوع رجحان في الفعل والوجب هو الله تعالى لأنه هو المرجع ، والرسول مخبر عن الترجيح )<sup>(٥)</sup> .

(١) سورة الأعراف ، آية (٥٤) .

(٢) سورة البقرة ، آية (٢١) .

(٣) السابق ١٣٥ .

(٤) السابق ١٣٤ والآية من سورة البقرة (٢٨٥) .

(٥) الاقتصاد ١٢١ ، ١٢٠ .

ثم قال الإمام الغزالى :

(الطريق الثاني في إثبات الأمر الأول أن نقول : قد ثبت وتحقق بالبراهين أن الأول المبدع ملك مطاع ، فله الخلق كله ملكاً ومُلِكًا .

ولكل ملك في سلطانه أمر ونهي وترغيب وترهيب وعد ووعيد ، ولا يجوز أن يكون أمره محدثاً مخلوقاً ، فإن المخلوق من حيث هو مخلوق لا يدل إلا على خالق ، فليس له دلالة على الأمر بمعنى الاقتضاء والطلب والتکليف والتعريف والبحث والزجر والترغيب والترهيب .

ومن لم يثبت لله عز وجل أمراً يطاع فقد أحال كل هذه الأوامر والنواهي والذكريات والتنبيهات على من ادعى النبوة مقصورة عليه غير متعدية عنه ، وما يضيئه إلى الله تعالى من : قال الله ، وذكر الله ، وأمر الله ، ونهى الله ، ووعد الله ، وأوعد الله - يكون مجازاً لا حقيقة ، وترويجاً للكلام على العامة لا تحقيقاً<sup>(١)</sup> .

ويرى الإمام الغزالى أن النبوة ثابتة بضرورة الحركات الاختيارية التي أشار فيما سبق أنها تنقسم إلى ثلاثة أقسام فكرية يدخلها الحق والباطل ، وقولية يدخلها الصدق والكذب ، وعملية يدخلها الخير والشر ، . . .

(ولا يشك في أنها على تضادها واختلافها ليست واجبة الفعل بجملتها واجبة التحصيل . . . فظاهر من هذا أن بعضها واجب الترك وبعضها واجب الفعل ، وإذا ثبت هذا فقد ثبت حدود في الحركات حتى كان بعضها خيراً واجب الفعل وبعضها شرًا واجب الترك .

فالتمييز بين حركة وحركة بالحدود ، ولا يخلو إما أن يعرفه كل واحد أو لا يعرفه أحد أو يعرفه بعض دون بعض ، وظاهر أنه لا يعرفه كل واحد وباطل أنه يعرفه كل أحد ، فظاهر أنه يعرفه أحد دون أحد ، فثبت بالتقسيم الأول حدود

---

(١) معارج القدس ١٣٥ وقارن بما في الاقتصاد ١٢١ .

في الحركات ، وثبت بالتقسيم الثاني أصحاب حدود يعرفونها وهم الأنبياء وأصحاب الشرائع عليهم الصلاة والسلام . والإنسان إذا راجع نفسه علم أنه إذا لم يكن عارفاً بالحدود يجب أن يكون في حكم أصحاب الحدود ، فثبت وجود النبوة بضرورة الحركات )<sup>(١)</sup> .

ومعلوم أن الذي جعل الحركات الاختيارية على هذا الاختلاف والتضاد الذي لا يمكن الجمع بينه في حالة واحدة ولا يعلم وجه الخير فيه من الشر إلا بتعلمه هو الذي اختار من عباده من علمه الحدود في تلك الحركات وابتاعه لخلقه هادياً مهدياً وأوجب عليهم أن يدخلوا تحت حكمه إذ لم يعلموا الحدود كما علمها ولم يملكو الكف عن التعامل والتعاون والاجتماع وتبادل المصالح والمنافع مع ما في طباعهم من حب الأثرة والأنانية والتفاوت في القدرات والملكات البدنية والعقلية والفكرية الأمر الذي يبرهن على أنه لابد لهم من ملة وشريعة ومعلم .

وحيث إنه من المعلوم أن كل ذلك لا يفي بتمهيده على قانون يشمل مصالح النوع جملة وبخاصة حال كل شخص تفصيلاً إلا : ( عقل مؤيد بالوحى مقيد للرسالة مستمد من الروحانيات التي قيضاً لحفظ نظام العالم ، وهم بأمره يعملون وعلى سنته في الخلق سائرون وبحكمه حاكمون... )<sup>(٢)</sup> .

وهكذا أمكن الإمام الغزالى من خلال إثبات الأمر والخلق لله أن يثبت النبوة ضرورة .

\* \* \*

---

(١) معراج القدس ١٣٣ .

(٢) السابق ١٣٤ .

## المبحث الثاني

### إثبات النبوة بالمعجزات والرد على شبه المنكريين

يعتبر الإمام الغزالى المعجزة من الأدلة القوية على إثبات النبوة ، ذلك أنها فعل الله تعالى لا يقدر عليه البشر أو الخلق جمیعاً إذ يحدثها الله تبارك وتعالى خارقة لعادة الماضين والحاضرين ومن يأتي بعدهم حيث إنها خاصة لذلك النبي أو لجنسه من الأنبياء في كميته أو جنسها ونوعها ووقتها .

ولذلك تكون نازلة منزلة قول الله تعالى : صدق عبدي في دعوه النبوة ، ومن قال الله تعالى له أنه صادق علم الناس ضرورة أنه صادق وانتفى كونه ساحراً أو كاهناً أو كاذباً أو غير ذلك من الأمور المضادة للصدق في الأقوال والحق والخير في الأعمال .

ومن ادعى استحالة إثبات النبوة اعتماداً على ما في العقول من إدراك لأوجه المصالح والمنافع وتذرع بشبه واهية أمكن الرد عليه وإبطال شبهه من الناحية العقلية والعملية في واقع حياة الناس حتى لا يبقى للشك مجال البتة .

والآمم في النبوة على ثلاثة فرق : ( فرقة تنفيه وفرقه ثبته ) ، وهي فرقتان : طائفه تزعم أن ذلك أوجبه مولده ، فكانت لنفسه قوة تفعل لها الأمور ، وأوجب لها المولد أن يكون فاضلاً حسن السيرة ، هذا مذهب الفلسفه .

والفرقة الثانية : اعتقادوا معنى النبوة ، وهو حصولها لشخص يخرق الله تعالى العادة على يديه بإظهار فعل غريب ، واشترطوا أن ينضم إليها ثمانية شروط :

أحدها : أن يكون في زمان تصح فيه الرسالة .

الثاني : خرق العادة بالمعجزة .

الثالث : أن يقترن بدعوه تحد .

الرابع : أن يوافق دعواه بعمله .

الخامس : أن يتعلق مقاله بالقلب .

السادس : أن لا يظهر على وجهه ما يدل على كذبه .

السابع : أن يكشف القناع في التحدي .

الثامن : أن يعجز الخلق عن معارضته ، ويلتحق بهذا شرط

التاسع : وهو كون المعجزة من جنس ما يتعاطاه أهل زمانه <sup>(١)</sup> .

بهذه يلخص الإمام الغزالى ما تنازعت فيه الأمم من أمر النبوة إثباتاً ونفياً وما يشترطه المثبتون لها من شروط يؤخذ منها الرد على المنكريين المحيلين لها ، ثم يشرح الإمام الغزالى وجہ دلالة المعجزة على صدق الرسول فيقول : ( ووجہ دلالة المعجزة على صدق الرسل أن كل ما عجز عنه البشر لم يكن إلا فعلاً لله تعالى . فمهما كان مقواناً يتحدى النبي صلى الله عليه وسلم ينزل منزلة قوله : صدقت ، وذلك مثل القائم بين يدي الملك المدعى على رعيته أنه رسول الملك إليهم فإنه مهما قال للملك إن كنت صادقاً فقم على سريرك ثلاثة واقعد - على خلاف عادتك - ففعل الملك ذلك حصل للحاضرين علم ضروري بأن ذلك نازل منزلة قوله : صدقت ) <sup>(٢)</sup> .

ووجه ذلك عند الإمام الغزالى أيضاً : ( أنه لم ينكر أحد صدق الأنبياء من هذه الجهة ، بل أنكروا كون ما جاء به الأنبياء خارقاً للعادة وحملوه على السحر والتلبيس أو أنكروا وجود رب متكلم أمر ناهٍ مصدق مرسل ) <sup>(٣)</sup> .

وقد ظهر أن الله تبارك وتعالى هو المرجع للإمكانات والأمر الناهي كما أنه هو الخالق المدير ، ومadam الله هو الموجب وهو المرجع فإن الرسول : ( مخبر عن الترجيح ، والمعجزة دليل على صدقه في الخبر ، والنظر سبب في

(١) معراج السالكين ، ١٣٨ ، ١٣٩ .

(٢) الإحياء / ١ ، ١٠٥ ، ١٠٦ .

(٣) الاقتصاد ١٢٤ .

معرفة الصدق ، والعقل آلة النظر ، وفهم معنى الخبر والطبع مستحدث على الحذر بعد فهم المحذور بالعقل )<sup>(١)</sup> .

( وقد اتضح بهذا أن الفعل مهما علم أنه فعل الله تعالى وأنه خارج عن مقدور البشر واقترب بدعوى النبوة حصل العلم الضروري بالصدق وكان الشك من حيث الشك في أنه مقدور البشر أم لا ؟

فاما بعد معرفة كونه من فعل الله تعالى فلا يبقى للشك مجال أصلاً البتة )<sup>(٢)</sup>

فإن قال : ( النبي إن الكفر سُمٌ مهلك والإيمان شفاء مسعد بأن جعل الله تعالى أحدهما مسعداً والأخر مهلكاً ولست أوجب عليك شيئاً . فإن الإيجاب هو الترجيح والمرجح هو الله تعالى وإنما أنا مخبر عن كونه سِمّاً ، ومرشد لك إلى طريق تعرف به صدقى ، وهو النظر في المعجزة ، فإن سلكت الطريق عرفت ونجوت ، وإن تركت هنكت )<sup>(٣)</sup> . فكما يعرف الناس بقولهم وتجاربهم صدق الطبيب وصلاح الدواء لمرض معين دون الآخر كذلك يامكانهم النظر فيما جاء به النبي من معجزة يدعي أنها برهان على صدقه ولا يضره عدم نظرهم واعتراضهم على دلالة معجزته كما لا يضر الطبيب أو أستاذه كون المريض لم يستجب للإرشادات الطبية أو اعترض بعقله القاصر على وجه الضرر في هذا الدواء والشفاء في الآخر .

( فكذلك النبي قد أخبره الله تعالى بأن الطاعة شفاء والمعصية داء وأن الإيمان مسعد والكفر مهلك وأخبره أنه غني عن العالمين سعدوا أم شقوا فإنما شأن الرسول أن يبلغ ويرشد إلى طريقة المعرفة وينصرف ، فمن نظر فلنفسه ومن قصر فعلها... )<sup>(٤)</sup> .

وما دامت معرفة النبوة ليست ضرورية فإنه لابد لمن يشك فيها أن يتوجه

(١) السابق ١٢١ .

(٢) السابق ١٢٥ وانظر ما سبق ١١٣ و ١٢٠ منه .

(٣) السابق .

(٤) السابق ١٢٠ وانظر منه ١٢٢ وانظر المتنفذ ٧١ ، ٧٢ .

شكه إلى إمكانها أو وجودها وقوعها أو في حصولها لشخص معين فاما :  
 ( دليل إمكانها وجودها ، ودليل وجودها وجود معارف في العالم  
 لا يتصور أن تناول بالعقل كعلمي الطب والنجوم ... وهي معجزات الأنبياء  
 ولا سبيل إليها للعقلاء بضاعة العقل أصلاً ... فإن وقع لك لاشك في شخص  
 معين أنه نبي أم لا ، فلا يحصل اليقين إلا بمعرفة أحواله ... فمن هذا الطريق  
 اطلب اليقين بالنبوة ، لا قلب العصا ثعباناً وشق القمر ، فإن ذلك إذا نظرت  
 إليه وحده ولم تنضم إليه القرائن الكثيرة الخارجة عن الحصر ، ربما ظنت أنك  
 سحر وتخيل ، وأنه من الله إضلal فإنه : «يُضلُّ مَن يَشَاءُ وَهُدِيَ مَن يَشَاءُ»<sup>(١)</sup> .

وترد عليك أسئلة المعجزات ، فإن كان مستندًا إيمانك إلى كلام منظوم في  
 وجه دلالة المعجزة ، فینجزم إيمانك بكلام مرتب في وجه الإشكال والشبهة  
 عليها ، فليكن مثل هذه الخوارق إحدى الدلائل والقرائن في جملة نظرك ،  
 حتى يحصل لك علم ضروري لا يمكنك ذكر مستنده على التعين ...<sup>(٢)</sup>  
 ( فما أخبر الله تعالى عنه فهو صدق بدليل استحالة الكذب عليه ويدل عليه  
 دليلان أقوابهما : إخبار الرسول عليه السلام عن امتناع الكذب عليه تعالى<sup>(٣)</sup> .  
 والثاني : خبر الرسول عليه السلام ودليل صدقه دلالة المعجزة على صدقه  
 مع استحالة إظهار المعجزة على أيدي الكاذبين لأن ذلك لو كان ممكناً لعجز  
 الباري عن تصديقه رسله والعجز عليه محال )<sup>(٤)</sup> .

فهو تعالى : ( قادر على ما لا يكون وقوعه من المستحيلات ، ومن جملته  
 انبعاث الرسل ، وتأييدهم بالمعجزات . ومستند المعجزات أسلوب العقل  
 والعرف )<sup>(٥)</sup> .

(١) سورة فاطر ، آية (٨) .

(٢) المنفذ ٦٩٦٧ .

(٣) المستصفى ١٤١/١ .

(٤) السابق ١٤١/١ وانظر الاقتصاد ١١٨-١٢٠ .

(٥) المنخلو ٤٧ ، ٥٩ .

فالعلم بابنحوه الرسل يصوره الإمام الغزالى بأنه أغمض وأدق العلوم لأنه يزاحم السمعيات التي مبنها على العلم بالمعجزات ، ووجه خفائه بعده عن محض العقل واستناده إلى العلم باطراد العادات .

فالسمعيات لا تدل لأعيانها ، فإنها عبارات تفهم بالاصطلاح ، لا يتعدى الاصطلاح بها على نقيضها<sup>(١)</sup> .

( وأما المعجزة فتدل على الصدق وتستمد من أسلوب العقل ليتبين به أنه فعل فاعل ، ومن أسلوب العرف ، إذ لا مناسبة بين شق القمر وصدق الرسول ، ولكن القائم بين يدي الأمير إذا أدعى أنه رسوله ، واقتصر عليه في دوم تصديقه أن يخرق عادته ، ففعل ، علم على الضرورة صدقه .

ولهذا لم يعترف أحد بالمعجزة إلا واعترف بالنبوات )<sup>(٢)</sup>

وعليه فإنه : ( لا يستحيل بعثة الأنبياء عليهم السلام خلافا للبراهمة حيث قالوا : لا فائدة في بعثتهم إذ في العقل مندوحة عنهم )<sup>(٣)</sup> .

والمعتزلة مع المصير إلى قانون الاستقباح والاستحسان بالعقل لم يستقبحوا بعثة الرسل ، وقد علمنا أن الحكم باستحاله بعثتهم ليس ضروريًا ولا يدرك قبحه ولا امتناعه في ذاته إذ ليس في شيء مما ذكرناه في حكم بعثتهم وما يتصل بذلك شيء مستحيل لذاته<sup>(٤)</sup> . وغاية ما ذكره المنكرون ثلاث شبه :

( الأولى ) : قولهم : إنه لو بعث النبي بما تقتضيه العقول ففي العقول غنية عنه ، وبعثة الرسول عبث ، وذلك على الله محال ، وإن بعث بما يخالف العقول استحال التصديق والقبول )<sup>(٥)</sup> .

(١) السابق ٦١ .

(٢) السابق ٦١ .

(٣) الإحياء ١٠٥/١ .

(٤) انظر الاقتصاد ١٢١ ، ١٢٢ .

(٥) السابق .

( الثانية : أنه يستحيل العبث لأنه يستحيل تعريف تصديقه ، لأن الله تعالى لو شافه الخلق بتصديقه وكلمهم جهارا فلا حاجة إلى رسول ، وإن لم يشافه به فغايتها الدلالة على صدقه بفعل خارق للعادة ، ولا يتميز ذلك عن السحر والطسلمات وعجائب الخواص وهي خارقة للعادات عند من لا يعرفها ، وإذا استويا في خرق العادة لم يؤمن بذلك فلا يحصل العلم بالتصديق )<sup>(١)</sup> .

( الثالثة : إنه إن عرف تمييزها عن السحر والطسلمات والتخيلات فمن أين يعرف الصدق ؟

ولعل الله تعالى أراد إضلالنا وإغواتنا بتصديقته ولعل كل ما قال النبي إنه مسعد فهو مشقي ، وكل ما قال مشقي فهو مسعد ، ولكن الله أراد أن يسوقنا إلى الهلاك ويعوينا بقول الرسول ، فإن الإضلال والإغواء غير محال على الله تعالى عندكم إذ العقل لا يحسن ولا يقبح ... )<sup>(٢)</sup> .

والناظر في هذه الشبه يجد أنها واهية لأنه يدعى أصحابها أنهم اعتمدوا فيها على العقل والعقل يردها حيث علمنا أن النبوة هبة من الله تعالى وهو قادر على نصب علامات يعلم العباد بها صدق المبعوث إليهم كما علمهم الدلائل الدالة على صدق رسليهم فيما بينهم حتى يكون ذلك عندهم أمرا ضروريا لا يملكون دفعه عن أنفسهم .

ثم أننا قد شرحنا مكانة الأنبياء بين الناس وعرفنا أنهم فوقبني جنسهم في العقل والذكاء والفطنة والصدق والأمانة وقوة النفس وغير ذلك مما حباهم الله به ، يزاد على ذلك أن العقل الذي أنكر به هؤلاء البعثة وأحالوها يشهد للأنبياء أنه عاجز بما جاءوا به لجهله بنفسه وقصوره عن إدراك كثير مما جاءوا به من المصالح والمنافع الدنيوية والأخروية التي ليس في مقدوره الاطلاع على ما فيها إلا إن عرف ونبه بذلك وخصوصا على وجه مفصل .

---

(١) السابق ١٢٢ .

(٢) السابق وقارنه بما في شرح المقاصد ٩/٥ وما بعدها وأصول الدين للبغدادي ١٥٦-١٥٤ .

فالأنبياء والمرسلون يأتون بما تفهم العقول و تستحسن أو تفهمه و تسلم به ولا ترده أو تحيله ، هذا ما يمكن الرد به على الشبه المذكورة جملة ويرد عليها تفصيلا فيما يأتي من نصوص الإمام الغزالى إذ يقول :

( أما الشبهة الأولى فضعيفة فإن النبي صلى الله عليه يرد مخبرا بما لا تشغله العقول بمعرفته ، ولكن تستقل بفهمه إذا عرف ، فإن العقل لا يرشد إلى النافع والضار من الأعمال والأقوال والأخلاق والعقائد ، ولا يفرق بين المشقي والمسعد كما لا يستقل بدرك خواص الأدوية والعقاقير ، ولكنه إذا عرف فهم وصدق وانتفع بالسماع فيجتنب الهلاك ويقصد المسعد ، كما ينتفع بقول الطبيب في معرفة الداء والدواء ، ثم كما يعرف صدق الطبيب بقرائن الأحوال وأمور أخرى فكذلك يستدل على صدق الرسول عليه السلام بمعجزات وقرائن الحالات ، فلا فرق )<sup>(١)</sup> .

( وأما الشبهة الثانية ، وهو عدم تمييز المعجزة عن السحر والتخيل فليس كذلك ، فإن أحدا من العقلاة لم يجوز انتهاء السحر إلى إحياء الموتى ، وقلب العصا ثعبانا ، وخلق القمر ، وشق البحر ، وإبراء الأكمة والأبرص وأمثال ذلك .

والقول الوجيز إن هذا القائل إن أدعى أن كل مقدور لله تعالى فهو ممكن تحصيله بالسحر فهو قول معلوم الاستحالة بالضرورة ، وإن فرق بين فعل قوم وفعل قوم فقد تصور تصديق الرسول بما يعلم أنه ليس من السحر ، ويبقى النظر بعده في أعيان الرسل عليهم السلام وأحاديث المعجزات وأن ما أظهروه من جنس ما يمكن تحصيله بالسحر أم لا ؟ ... )<sup>(٢)</sup> .

( وأما الشبهة الثالثة ، وهو تصور الإغواء من الله تعالى والتشكيك لسبب ذلك ، فنقول : مهما علم وجه دلالة المعجزة على صدق النبي ، علم أن ذلك

(١) الاقتصاد ١٢٣ .

(٢) السابق .

مأمون عليه ، وذلك بأن يعرف الرسالة ومعناها ويعرف وجه الدلالة . . . (١) .

إلى أن شرح أن المثال الذي أعطاه سابقاً بالمدعى بين يدي الملك أو الأمير الولاية أو الرسالة للرعاية وتصديق الملك له في ذلك عند طلبه منه فعلاً يخالف عادته أن ذلك يعطيه علماً ضرورياً بصدقه بحيث لا يسبق لذهنه أحد أن من عادة هذا الملك الإغواء والإضلal أو أن ذلك يجوز عليه : ( ويبطل أن تكون النبوة بمعنى الملك ، فإن الأنبياء بالغيب معنى آخر خلاف السياسة . ويبطل أن يكون ذلك سحراً ، فإن الساحر لا قيام لسحره إلا به . . . ) (٢)

فبان من هذا المبحث أن الإمام الغزالى يعول على المعجزة في إثبات النبوة . ويرى أنها لا تلتبس بغيرها إذا عرف أنها فعل الله تعالى خارق لعادة الخلق وفوق قدرة البشر .

وأن ما ادعاه المنكرون للنبوة القائلون باستحالتها كالبراهمة لا تقوم لهم حجة على دعواهم ، وقد تبين فساد ما تمسكوا به من شبه هزلية حيث تلاشت في وجه الأرجوبة العقلية السالفة .

وعليه فقد استثار إمكان النبوة وجودها ووقعها بما جلبناه من نصوص الإمام الغزالى في التمهيد والباحثين السابقين وسترداد استثاره بما يأتي في الباحثين اللاحقين إن شاء الله تعالى .

\* \* \*

---

(١) السابق .

(٢) مراجعة السالكين ١٣٩ .

## المبحث الثالث

### إثبات النبوة بقرائن الأحوال

وبعد أن بين الإمام الغزالى رأيه في إثبات النبوة من خلال إثبات الأمر الله عز وجل بناء على أنه هو الخالق المبدع الملك الذي له السلطان المطلق في الأمر والنهي والترغيب والترهيب والإثابة والعقاب وغير ذلك ، وبين رأيه في إثبات النبوة من خلال دلالة المعجزة على ضرورة صدق من جعلت له عند التحدي والمقارنة ، وأن فائدة العقل أن عرفنا ذلك ، ( وشهد للنبوة بالتصديق ولنفسه بالعجز عن درك ما يدرك بعين النبوة )<sup>(١)</sup> .

أراد - الإمام الغزالى - في هذا المبحث أن ينصح من يريد إثبات نبوة نبي معين أن يسلك في ذلك المسلك النوعي والمسلك الشخصي حتى يعرف بذلك الحق فيعرف أهله ، وهذا أقوى في الإيمان واليقين الضروري من كل برهان آخر إذ منشئه النظر والتأمل والممارسة والتجارب ، ونتائج ذلك قطعية لا تحتمل عند صاحبها الخطأ أو التشكيك .

وموضوع هذا المسلك هو النبي وما جاء به إذ لابد للنبي من أن تصدر منه أقوال وأفعال وسلوك إذ هو بشر يتعامل مع الناس من جهة ، ويتلقى عن الله من جهة أخرى ، وقد علمنا أن الحركات الاختيارية يدخلها الخير والشر والحق والباطل والكذب والصدق ولا تعرف الحدود في ذلك إلا عن طريق من علمه الله الأمر الناهي حد الخير من الشر والحق من الباطل والصدق من الكذب ، كما علمنا أنه يجب على من لا يعلم الحدود أن يدخل تحت حكم من يعلمها ليس لم في المعاملات بالعدل والإنصاف في الدنيا ويسعد في الآخرة

. (١) المنفذ ٧١

بالطاعة والاتباع . وإذا كانت هذه الأمور ضرورية التحصيل لمن يريد إثبات النبوة بقرائن الأحوال فإنه لابد من إثبات نسبة الأوامر والتکاليف إلى الله تعالى ، وإلا فإن من قصرها على مدعى النبوة جعل ما فيها من العزو لله تعالى ترويجاً للكلام على العامة ، ومجازاً لا حقيقة .

وهذا عند الإمام الغزالى يتوجه على فاعله قوله تعالى : « وَمَنْ أَظْلَمُ  
مِنْ أَفْرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِيَ إِلَيَّ وَلَمْ يُوحِي إِلَيْهِشَيْهَ »<sup>(١)</sup> .

فقد نسبوا - يريد الفلاسفة - النبي الذي في أعلى درجات الإنسان إلى أشد الظلم الذي هو أدنى الدرجات والخيانة التي هي أخبث السينات ، جل منصب النبوة عن ذلك<sup>(٢)</sup> .

فلنستمع إلى الإمام الغزالى يشرح رأيه المشار إليه بقوله : ( فإن وقع لك الشك في شخص معين أنهنبي أم لا ، فلا يحصل اليقين إلا بمعرفة أحواله ، إما بالمشاهدة أو بالتواتر والتسامع ، فإنك إذا عرفت الطب والفقه يمكنك أن تعرف الفقهاء والأطباء بمشاهدة أحوالهم وسماع أقوالهم وإن لم تشاهدتهم ، ولا تعجز أيضاً عن معرفة كون الشافعى رحمة الله فقيها ، وكون جالينوس<sup>(٣)</sup> طبيباً ، معرفة بالحقيقة لا بالتقليد عن الغير ، بل بأن تتعلم شيئاً من الفقه والطب وطالع كتبهما وتصانيفهما ، فيحصل لك علم ضروري بحالهما .

فكذلك إذا فهمت معنى النبوة فأكثرت النظر في القرآن والأخبار يحصل لك العلم الضروري بكونه صلٰى الله عليه وسلم - على أعلى درجات النبوة ، وعند ذلك بتجربة ما قاله في العبادات وتأثيرها في تصفية القلوب ، وكيف صدق في قوله : ( من عمل بما علم ورثه الله علم ما لم يعلم )<sup>(٤)</sup> .

(١) سورة الأنعام ، آية (٩٣) .

(٢) معارج القدس ١٣٦ .

(٣) من أعظم أطباء اليونان قيل في عهد عيسى عليه السلام انظر : مقدمه ابن خلدون ، ٩١٨ .

(٤) عزاه العراقي لأبي نعيم في الحلية وضعفه من حديث أنس ، الإحياء ٦٩ / ١ وحكم عليه الألباني في السلسلة بالوضع (٤٢٢) / ٤٢٢ .

وكيف صدق في قوله : ( من أعن ظالما سلطه الله عليه )<sup>(١)</sup> .  
 وكيف صدق في قوله : ( من أصبح وهموه هم واحد كفاه الله تعالى همومن الدنيا والآخرة )<sup>(٢)</sup> .

فإذا جربت ذلك في ألف وألفين وآلاف حصل لك علم ضروري لا تتمارى فيه )<sup>(٣)</sup> ولما بين الإمام الغزالى طريقة الأخذ بهذا المسلك والدخول في هذه التجربة وضرب الأمثلة من السنة التي صدرت الألفاظ فيها بمن التي تقتضي العموم - تحمس أكثر ليصل إلى درجة أعلى من إقناع المخاطب وقال :

( فمن هذا الطريق اطلب اليقين بالنبوة ، لا من قلب العصا ثعبانا وشق القمر ، فإن ذلك إذا نظرت إليه وحده ولم تنضم إليه القرائن الكثيرة الخارجة عن الحصر ، ربما ظنت أن سحر وتخيل ، وأنه من الله إضلal فإنه : ﴿ يُضلّ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ ﴾<sup>(٤)</sup> . فبهذا الطريق ينجز الإيمان ويصل إلى درجة العلم الضروري اليقيني الذي لا ينقلب شكا في وجه الشبه والإشكال : ( فليكن مثل هذه الخوارق إحدى الدلائل والقرائن في جملة نظرك )<sup>(٥)</sup> .

فإن وجدت من يحتاج لتصديقه لعلم الطب والنجوم وغيرها بالتجارب وسماع أخبار المجربيين فقل له : ( فاسمع أقوال الأنبياء فقد جربوا وشاهدوا الحق في جميع ما ورد به الشرع ، واسلك سبيلهم تدرك بالمشاهدة بعض ذلك )<sup>(٦)</sup> وإذا لم تأخذ في ممارسة التجربة والنظر فإن العقل يدرك بالمثال الآتي أنه يجب عليه

(١) فيه متهم بالوضع ، انظره في المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة ، للسحاوى ، دار الهجرة ، بيروت ، ط ١٤٠٦ هـ ، الحديث رقم (١٠٦٣) . ٣٩٨

(٢) أورد ابن ماجه في سنته قريبا منه في المقدمة ١١٣/١ وفي أبواب الزهد ٥٢٥/٢ وحكم الألباني عليه بالضعف أو الوضع . انظر السلسلة (٣٠٩ ، ٣١٠ ، ٣١١) ١/٣٢٠-٣٢٣ .

(٣) المنفذ ٦٩ .

(٤) سورة فاطر ، آية (٨) .

(٥) المنفذ ٦٩ .

(٦) السابق ٨٠ .

تصديق الأنبياء فيما جاءوا به من العلم النافع المسعد ، وما حذروا عنه من أسباب الهلاك والشقاء ، وما دلوا عليه الخلق من أنواع الشفاء إذ كل واحد يعلم أن علاج الأبدان وشفاءها في استعمال الأدوية المركبة فكذلك بالعقل يدركون أن القلوب تمرض والأرواح تسقم ولا دواء لها ولا شفاء إلا فيما جاء به الأنبياء عليهم السلام من عند الله تعالى حسب المقادير المنصوص عليها في الوحي المنزل<sup>(١)</sup> وتوضيح ذلك بالمثال هو : ( أنا لو فرضنا رجلاً بلغ وعقل ولم يجرِ المرض فمريض ، وله والد مشفق حاذق بالطب ، يسمع دعوه في معرفة الطب منذ عقل ، فعجن له والده دواء فقال : هذا يصلح لمرضك ، ويشفيك من سقمك . فماذا يقتضيه عقله ، وإن كان الدواء مراكيه المذاق ، أيتناوله ؟ أو يكذب ويقول : أنا لا أعقل مناسبة لهذا الدواء لتحصيل الشفاء ، ولم أجربه ؟ )

فلا شك أنك تستحقه إن فعل ذلك . وكذلك يستحقك أهل البصائر في توقفك .

فإن قلت : فبم أعرف شفقة النبي عليه الصلاة والسلام ومعرفته بهذا الطب ؟ فأقول : وبم عرفت شفقة أبيك وليس ذلك أمراً محسوساً ؟ بل عرفتها بقرائن أحواله وشواهد أعماله في مصادره وموارده علماً ضروريًا لا تتمارى فيه<sup>(٢)</sup> فكذلك عند الإمام الغزالى تعرف بتلك القرائن صدق الرسول وأنه طبيب ماهر مشفق بل هو أعظم شفقة من الوالد على ولده .

( ومن نظر في أقوال رسول الله عليه الصلاة والسلام ، وما ورد من الأخبار في اهتمامه بإرشاد الخلق ، وتلطيفه في جر الناس بأنواع الرفق واللطف إلى تحسين الأخلاق وإصلاح ذات البين ، وبالجملة إلى ما يصلح به دينهم ودنياهم حصل له علم ضروري بأن شفنته على أمته أعظم من شفقة الوالد على ولده .. )

(١) انظر السابق ٧١ ، ٧٢ .

(٢) السابق ٧٢ ، ٧٣ واعتبره بما في الاقتصاد في الاعتقاد ١٢١ .

فهذا هو منهج تحصيل العلم الضروري بتصديق النبي عليه الصلاة والسلام فجرب وتأمل القرآن وطالع الأخبار تعرف ذلك بالعيان<sup>(١)</sup>.

فهذا النص يؤكد مع ما سبقه على تمسك الإمام الغزالى بمنهج القرآن الكريم والسنن المطهرة في إثبات النبوة بالاعتبار بدلائل الوحي نفسه واستعمال العقل المجرد في طلب اليقين الإيمانى بحقائقه وقرائن أحوال المبعوثين به من حيث صدق الإيمان والاعتقاد والتخلق والسلوك وتحقق أخباره وغير ذلك من شواهد الصدق والإثبات .

ويصرح الإمام الغزالى بتطبيقه هو لهذا المسلك في معرض مناظرته لمن يريد التوصل إلى الحق بالإمام المعصوم أو المعجزة وحدها حيث يبرهن على أن العلوم كلها إنما تعرف بالتعلم والممارسة والتجارب ثم بعد إحكام موازينها يعرف الصواب منها من الخطأ ، وهكذا فإن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام علمنا موازين التي يعرف بها صدقهم دون المعجزة أو مع المعجزة ، فيقول : ( وكذلك آمنت أنا بصدق محمد صلى الله عليه وسلم وصدق موسى عليه السلام لا بشق القمر ولا بقلب العصا حية بمجردتها ، فإن ذلك يتطرق إليه حيثن التباس كثير ، فلا يوثق به ، بل من يؤمن بقلب العصا حية يكفر بخوار العجل .

فإن التعارض في عالم الحس والشهادة كثير جدا ، لكنني تعلمت الموازين من القرآن ثم وزنت بها جميع المعارف الإلهية بل أحوال المعاد وعذاب القبر وعذاب أهل الفجور وثواب أهل الطاعة - كما ذكرته في كتابي جواهر القرآن -<sup>(٢)</sup> فوجدت جميعها موافقة لما في القرآن ولما في الأخبار فتيقنت أن محمدا صلى الله عليه وسلم صادق وأن القرآن حق ، وفعلت كما قال علي رضي الله

(١) السابق ، ٨٠ ، ٨١ .

(٢) انظر المصدر المذكور ١٤ - ٤٧ واقرأ الآيات من سورة النحل من آية (٤٩-٥١) ومن سورة الحج من آية (٤-٧) .

عنه إذ قال : ( لا تعرف الحق بالرجال اعرف الحق تعرف أهله )<sup>(١)</sup> .

فكان معرفتي بصدق النبي صلى الله عليه وسلم ضرورية كمعرفتك إذا رأيت رجلاً عربياً يناظر في مسألة من مسائل الفقه ويحسن فيها ويأتي بالفقه الصحيح الصريح ، فإنك لا تتمارى في أنه فقيه ، ويقينك الحاصل به أوضح من اليقين الحاصل بفقهه لو قلب عصا ثعباناً لأن ذلك يتطرق إليه احتمال السحر والتلبيس والطلسم وغيرها ولا يحصل العلم بالقرآن - كذا -<sup>(٢)</sup> ( ولعل الصواب - ولا يحصل العلم بالفرق بينها وبين هذه الأشياء وكونها معجزة إلا بعد بحث طويل ونظر دقيق ويحصل به إيمان ضعيف هو إيمان العوام والمتكلمين ...) .<sup>(٣)</sup> .

وإذا كان نفهم من هذه النصوص أن الإمام الغزالى يدعونا إلى مذهب التصوف في الذوق والسلوك فإننا نتفق معه في أن هذا الميزان يوصل إلى التصديق بأصل النبوة وإثباتها في حق كل نبى معين إذ في القرآن والسنة عند النظر والاعتبار ما يرشد إلى هذه الإثبات الإيمانى اليقيني<sup>(٤)</sup> .

ولا يزال ذلك يرسخ ويتأكد بالمارسة العملية للشعائر والعبادات التي لا يدرك بالعقل سر أوقاتها ومواسمها وأعدادها وما يشترط لها من شروط وآداب وهيئات .

هذا مع أنه لا يخفى أثرها وتطهيرها للمحافظ عليها من الأدران المعنوية ، وسطوع الأنوار الربانية في قلبه وروحه ، وتهذيب نفسه وسلوكه وبالتالي إثبات النبوة بالضرورة لمن جاء بها إذ لم يدرك بالعقل السر فيها فكانت بذلك من : ( قبل الخواص التي لا يطلع عليها إلا بنور النبوة )<sup>(٥)</sup> .

وبهذا نعلم أن طرق إثبات النبوة كثيرة طرق التمييز بين الصادق من

(١) انظر جامع بيان العلم وفصله لابن عبد البر / ٩٨٧ / ٢ الأثر رقم ( ١٨٨١ ) .

(٢) في نسختين ط ١ دار الكتب العلمية ١٤١٤ هـ مجموعة ( ٣ ) ص ٣١ و ١٤٠٦ هـ ص ٤٦ .

(٣) في الموضعين فوق ٣١ أو ٤٦ من القسطاس المستقيم .

(٤) انظر المتنفذ ٦٨ ، ٦٩ والقسطاس المستقيم ( ٤٦ ) .

(٥) المتنفذ ٧١ وانظر ما بعدها .

الكاذب والمحق من المبطل والخير من الشرير ، وأن أقواها وأعظمها أثرا عند الإمام الغزالى قرائن الأحوال التي لا يتطرق إليها الاحتمال إذ إنها تشتمل على الأقوال والأعمال والأخلاق وهذه أمور لا يكاد يلتبس فيها الإيمان بالتفاق أو يخفى على الناس فيها القزم من العملاق أو البدر من المحاق ، فكيف بالله تعالى وهو الخلاق .

\* \* \*

## المبحث الرابع

### إثبات النبوة على الفلسفه والرد عليهم

سبق لنا في مواطن من هذا البحث أن نبهنا على نماذج من توافق الإمام الغزالى مع الفلسفه في الفكرة أو الأسلوب . وأوضحنا حسب الإمكان مدى التطابق أو التضاد بين نتاجه في فهم النبوة وحقيقةها وما ذكر عنهم من إخلال بمقام النبوة المنيف ومكانها الشريف .

ومن ذلك أن لازم مذهبهم أنها تكتسب بالرياضه الروحية والمجاهدات وببذل الجهد في العلم والفكر<sup>(١)</sup> .

وأنها فيض يصل إلى الروح من العقل الفعال أو رفع حجاب بين القلب واللوح المحفوظ حتى تنطبع فيه المعلومات التي قابلته كما تنطبع الصورة في المرأة عند المقابلة والمحاذاة<sup>(٢)</sup> .

فلنعتبر ما تقدم من ذلك جزءاً من بيان حالهم وحاله معهم ولنضيف إليه في هذا المبحث العناصر الآتية حتى تستكمل الموضوع إذ ما رمي الإمام الغزالى بأبشع من تقليده للفلسفه في حقيقة النبوة ومفهومها<sup>(٣)</sup> .

والعناصر هي :

- وصف الإمام الغزالى لمعارف الفلسفه وثمار علومهم .
- حكمه عليهم من خلال هذه العلوم .
- حقيقة معتقداتهم في النبوة والشريعة .

(١) انظر أحوال النفس لابن سينا ١١٤ وما بعدها وإثبات النبوات له ٤١ وما بعدها ومعارج القدس للغزالى ١٢٥ وما بعدها .

(٢) انظر آراء أهل المدينة الفاضلة لأبي نصر الفارابي ٦٣-٧١ .

(٣) انظر مقارنة بين الغزالى وابن تيمية ٥٧ وما بعدها .

## تعقيب :

يتحدث الإمام الغزالى عن الفلسفه من منطلق الثقة بالمعلومات والخبرة المرجعية حيث يدعى أنه نظر في أحوالهم وعلومهم على مهل وجامع من ذلك ما تمكن به من تصنيف كتابه الأول عنهم وهو : مقاصد الفلسفه<sup>(١)</sup> ليبني عليه رده عليهم في كتابه الثاني عنهم وهو : تهافت الفلسفه<sup>(٢)</sup>.

ويصنفهم إلى ثلاثة أصناف : دهريين ، وطبائعيين زنادقة ، والإلهيين ، وهم المتأخرون منهم ، سقراط ، أفلاطون ، أرسطاطاليس<sup>(٣)</sup>.

ويصف حال المتأخرین منهم مع علوم قدمائهم ، والذي يهمنا هنا هم الصنف الثالث : وهو (الإلهيون) : وهم المتأخرون منهم ، مثل سقراط وهو أستاذ أفلاطون ، وأفلاطون أستاذ أرسطاطاليس . وأرسطاطاليس هو الذي رتب لهم المنطق ، وهذب لهم العلوم ، وحرر لهم ما لم يكن محرراً من قبل ، وأنضج لهم ما كان فجأاً من علومهم .

وهم بجملتهم ردوا على الصنفين الأولين من الدهرية والطبيعية ، وأوردوا في الكشف عن فضائحهم ما أغناوا به غيرهم .  
﴿وَكَفَى اللَّهُ أَعْوَمِينَ أَلْقَاتَالُ﴾<sup>(٤)</sup> بتقاتلهم .

ثم رد أرسطاطاليس على أفلاطون وسقراط ومن كان قبله من الإلهيين ردوا لم يقصر فيه حتى تبرأ من جميعهم ، إلا أنه استبق أيضاً من رذائل كفرهم وبذعنهم بقايا لم يوفق للنزع منها .

فوجب تكفيرهم ، وتکفير متبعیهم من المتكلسفة الإسلامیین کابن سينا

(١) انظره بتحقيق الدكتور / سليمان دنيا ط ، دار المعارف ١٩٦١ م .

(٢) انظره بتحقيق الدكتور / سليمان دنيا ، ط دار المعارف ١٩٦٥ م .

(٣) انظر الملل والنحل للشهرستاني ٣٤٠-٣٧٤ وما بعدها وما بعدها .

(٤) انظر فیصل التفرقة بين الإسلام والزندقة ١٢٢ ، ١٣٣ والاقتصاد ١٥٦ ، ١٥٧ والآية من سورة الأحزاب (٢٥) .

والفارابي وغيرهما . على أنه لم يقم بنقل علم أرسطاطاليس أحد من متكلسفة الإسلاميين كقيام هذين الرجلين ، وما نقله غيرهما ليس يخلو عن تخبيط وتخليط يتشوش فيه قلب المطالع حتى لا يفهم ، وما لا يفهم كيف يرد أو يقبل ؟ ومجموع ما صح عندنا من فلسفة أرسطاطاليس ، بحسب نقل هذين الرجلين ، ينحصر في ثلاثة أقسام :

- ١- قسم يجب التكفير به .
- ٢- قسم يجب التبديع به<sup>(١)</sup> .
- ٣- قسم لا يجب إنكاره أصلاً<sup>(٢)</sup> .

وبعد بيانه لعلومهم وأنواعها وفوائدها وغوايئلها وأفاتها على المتلقى لها بالقبول والراد لها بالجهل والتعصب الأعمى ، حذر من قراءة كتبهم وأوجب حماية العامة وضعفاء العقول منها منها على أن العالم الحاذق الغواص لا ينبغي أن يحجر عليه في القراءة واستخراج العسل أو الدر أو تصفية الترياق من السم ، (قرب الجوار بين الحق والباطل لا يجعل الحق باطلًا ، كما لا يجعل الباطل حقاً)<sup>(٣)</sup> . وبهمنا هنا من المسائل الإلهية ما أوجب تكفييرهم لمخالفتهم فيها كافة المسلمين ، وذلك في قولهم - كما يقول الإمام الغزالى :

١- (إن الأجساد لا تحشر ، وإنما المثاب والمعاقب هي الأرواح المجردة ، والمحنوبات والعقوبات روحانية لا جسمانية .

ولقد صدقوا في إثبات الروحانية ، فإنها كانته أيضاً ، ولكن كذبوا في إنكار الجسمانية ، وكفروا بالشريعة فيما نطقوا به .

٢- ومن ذلك قولهم : إن الله تعالى يعلم الكليات دون الجزئيات ، وهذا

(١) انظر تهافت الفلاسفة . ٣٧-٢٦ .

(٢) المنقد ٣٦ وانظر الاقتصاد ١٣٥ ، ١٣٦ ، ١٥٧ .

(٣) المنقد ٣٨ وما بعدها وقارن بما في فيصل التفرقة ١٣٢ ، ١٣٣ وانظر تهافت الفلاسفة ٢١٩ وما بعدها .

أيضاً كفر صريح ، بل الحق أنه : ( لا يعزب عن علمه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض )<sup>(١)</sup> .

ـ ـ ـ ومن ذلك قولهم بقدم العالم وأزليته ، فلم يذهب أحد من المسلمين إلى شيء من هذه المسائل )<sup>(٢)</sup> .

هذا وصف حالهم وقيمة علومهم وبيان المسائل التي أوجبت تكفيرهم حيث إن أكثر براهينهم في الطبيعيات والإلهيات مبني على الحسن والمشاهدة ولذا ( فإنهم تصوروا الأمور على قدر ما وجدوه وعقلوه وما لم يألفوه قدروا استحالته . . . ولو لم تكن الرؤيا الصادقة مألوفة ، وادعى مدع أنه عند ركود الحواس يعلم الغيب لأنكره المتصفون بمثل هذه العقول )<sup>(٣)</sup> .

ولما أراد الإمام الغزالى أن يبين حقيقة النبوة وخاصيتها لما لمسه من فتور الاعتقادات في أصلها ومسيس الحاجة لتبنيه المتأفلسة في زمانه على عظم قدرها ، وجه لهم سؤالاً عن سبب كفرهم وفتور اعتقادهم في النبوة والشريعة ضمن من توجه إليهم بالأسئلة وتتبع آحادهم لمعرفة سبب تقصيرهم .

فقال : ( ثمرأينا فتور الاعتقادات في أصل النبوة ، ثم في حقيقة النبوة ، ثم في العمل بما شرحته النبوة ، وتحققتنا شيوخ ذلك بين الخلق ، فنظرت إلى أسباب فتور الخلق ، وضعف إيمانهم فإذا هي أربعة : واعتبر أن الأول : سبب من الخائضين في علم الفلسفة - ثم قال :

( فإني تتبعت مدة آحاد الخلق ، أسأل من يقصر منهم في متابعة الشرع ، وأسائله عن شبته وأبحث عن عقيدته وسره ، وقلت له : مالك تقصّر فيها ؟ فإن كنت تؤمن بالآخرة ولست تستعد لها وتبعها بالدنيا ، فهذا حماقة . فإنك لا تبع الاثنين بوحد ، فكيف تبيع ما لا نهاية له بأيام معدودة ؟

(١) اقتباس من الآية الكريمة (٣) من سورة سباء .

(٢) المتنقد ٤٢ وانظر تهافت الفلسفه ٢١٩ وما بعدها . وقارن بالمثل والنحل للشهرستاني ٣٨٣ وما بعدها .

(٣) المتنقد ٧٨ وانظر مقاصد الفلسفه ٣٧٦ ، ٣٧٧ .

وإن كنت لا تؤمن فأنت كافر ، فدبر نفسك في طلب الإيمان ، وانظر ما سبب كفرك الخفي الذي هو مذهبك باطننا ، وهو سبب جرأتك ظاهرا ، وإن كنت لا تصرح به تجعلا بالإيمان وترفأ بذكر الشرع ) - ثم عدلت له كل طائفة شبهتها ، ومن ضمنهم من قرأ علم الفلسفة حيث يقول :

( وقاتل خامس يقول : لست أفعل هذا تقليدا ، ولكني قرأت علم الفلسفة ، وأدركت حقيقة النبوة ، وأن حاصلها يرجع إلى الحكمة والمصلحة ، وأن المقصود من تعبداتها ضبط عوام الخلق وتقidهم عن التقاتل والتنازع والاسترسال في الشهوات ، فما أنا من العوام الجهال حتى أدخل في حجر التكليف ، وإنما أنا من الحكماء أتبع الحكمة وأنا بصير بها مستغن فيها عن التقليد )<sup>(١)</sup> .

فبهذا نعلم أن الإمام الغزالى مهتم جدا بدراسة أوضاع الخلق من حيث التدين والتفسق لينطلق من ذلك للدلائل على الإيمان الصحيح وما يقتضيه من لزوم الأوامر والنواهي ، ثم من علمه منه الإعجاب بالنفس والغرور بمعارفه وجاهه توجه لفضحه ، وإثبات النبوة عليه ب المسلمات يعتقدها وأسرار يصدق بمثلها فيقول في معرض ذلك :

( هذى منتهى إيمان من قرأ مذهب فلسفة الإلهيين منهم ، وتعلم ذلك من كتب ابن سينا وأبي نصر الفارابي .

هؤلاء هم المتجملون بالإسلام . وربما ترى الواحد منهم يقرأ القرآن ويحضر الجماعات والصلوات ، ويعظم الشريعة بلسانه ، ولكنه مع ذلك لا يترك شرب الخمر ، وأنواعا من الفسق والفحotor . وإذا قيل له :

إذا كانت النبوة غير صحيحة فلم تصلي ؟ فربما يقول : لرياضة الجسد ، ولعادة أهل البلد ، وحفظ المال والولد .

وربما قال : الشريعة صحيحة ، والنبوة حق . فيقال : فلم تشرب الخمر ؟

(١) المتنفذ ٧٢ ، ٧٣ .

فيقول : إنما نهي عن الخمر لأنها تورث العداوة والبغضاء ، وأنا بحكمتي محترز من ذلك ، وإنني أقصد به تشحيد خاطري - حتى إن ابن سينا ذكر في وصية له كتب فيها : أنه عاهد الله تعالى على كذا وكذا ، وأن يعظم الأوضاع الشرعية ، ولا يقصر في العبادات الدينية ولا يشرب تلهياً بل تداوياً وتشافياً ، فكان متهماً حالي في صفاء الإيمان والتزام العبادات أن استثنى شرب الخمر لغرض التشفافي . فهذا إيمان من يدعى الإيمان منهم )<sup>(١)</sup> .

ويرى الإمام الغزالى أن الكفر بحقيقة النبوة هو واقع معتقدهم وأن الزندقة والنفاق هو دينهم إذ يناقضون أهل الحق في أمور لا يثبتونها ويحاولون رد الشرع جملة وتفصيلاً - فيقول :

( وأما الفلاسفة فإنهم ناقضوا في الكلام وهو باطل من وجهين :

أحدهما : قولهم إن الله تعالى متكلم مع أنهم لا يثبتون كلام النفس ولا يثبتون الأصوات في الوجود ، وإنما يثبتون سماع الصوت بالحلق في أذن النبي من غير صوت من خارج .

ولو جاز أن يكون ذلك بما يحدث في دماغ غيره موصفاً بأنه متكلم لجاز أن يكون موصوفاً بأنه صوت ومحرك لوجود الصوت والحركة في غيره . وذلك محال .

والثاني : أن ما ذكروه رد للشرع كله ، فإن ما يدركه النائم خيال لا حقيقة له ، فإذا ردت معرفة النبي لكلام الله تعالى إلى التخييل الذي يشبه أضغاث أحلام فلا يثق به النبي ولا يكون ذلك علمًا .

وبالجملة هؤلاء لا يعتقدون الدين والإسلام وإنما يتجملون بإطلاق عبارات احترازاً من السيف . . . )<sup>(٢)</sup> .

وهذا منهم عند الإمام الغزالى نفاق وتناقض حيث يؤمن بشيء ثم يجانبون

(١) السابق ٧٤ .

(٢) الاقتصاد ٨٩ وانظر مشكاة الأنوار ١٦٥ وما بعدها .

اتباعه كما يؤمنون بخواص الأشياء التجريبية ولا يصدقون بخواص الأشياء التي جاءت بها الأنبياء لأن عقولهم لا تدركها - : ( وأما من أثبت النبوة بلسانه وسوئي أوضاع الشرع على الحكم فهو على التحقيق كافر بالنبوة ، مؤمن بحكم له طابع مخصوص ، يقتضي طابعه أن يكون متبعا ، وليس هذان من النبوة في شيء ، بل الإيمان بالنبوة أن يقر بإثبات طور وراء العقل تنفتح فيه عين يدرك بها مدركات خاصة والعقل معزول عنها . . )<sup>(١)</sup> .

وإذا كان الإمام الغزالى يحيلنا في الرد على الفلسفه الذين أنكروا أصل النبوة على كتابه المنقد من الضلال بقوله : وأما من فسد إيمانه من أهل الفلسفه حتى أنكر أصل النبوة فانظر الرد عليه في كتابه : « المنقد من الضلال » حيث جاء الرد عليهم بخواص ما اعتقادوه في الطب والنجوم والطبيعة والسحر والطلسمات<sup>(٢)</sup> فإنه أي الإمام الغزالى يبرهن أيضا على إثبات النبوة على الفلسفه ونحوهم من خلال الممارسة العملية لتطبيقات الأوامر الشرعية التي توصل إلى أنها تعطي علما ضروريا بصحة النبوة والرسالة وأنه يجب عند عدم معرفة أسرارها تقليد الأنبياء فيها كما يقلد الناس الأطباء في معرفة منافع الأدوية وصلاحها للبدن والمرض المعين - فيقول :

( وكما أن أدوية البدن تؤثر في كسب الصحة بخاصية فيها ، لا يدركها العقلاء ببضاعة العقل ، بل يجب فيها تقليد الأطباء الذين أخذوها من الأنبياء الذين اطلعوا بخاصية النبوة على خواص الأشياء ، فكذلك بان لي ، على الضرورة أن أدوية العبادات بحدودها ومقاديرها المحدودة المقدرة من جهة الأنبياء ، لا يدرك وجه تأثيرها ببضاعة عقل العقلاء ، بل يجب فيها تقليد الأنبياء الذين أدركوا تلك الخواص بنور النبوة لا ببضاعة العقل . )

وكما أن الأدوية تركبت من أخلال مختلفة ، وبعضها ضعف البعض في

(١) المنقد . ٧٨ .

(٢) انظر السابق . ٧٧ .

الوزن والمقدار ، فلا يخلو اختلاف مقاديرها عن سر هو من قبيل الخواص ، فكذلك العبادات هي أدوية داء القلوب ، مركبة من أفعال مختلفة النوع والمقدار ، حتى إن السجود ضعف الركوع ، وصلة الصبح نصف صلاة العصر في المقدار ، ولا يخلو عن سر من الأسرار ، هو من قبيل الخواص التي لا يطلع عليها إلا بنور النبوة<sup>(١)</sup> (فيما ليت شعري من يصدق بذلك ثم لا يتسع عقله للتصديق بأن تقدير صلاة الصبح بركتين ، والظهر بأربع ، والمغرب بثلاثة ، هي لخواص غير معلومة بنظر الحكمة ؟ وسببها اختلاف هذه الأوقات ، وإنما تدرك هذه الخواص بنور النبوة . . . )<sup>(٢)</sup> .

ويضيف الإمام الغزالى تعجبًا آخر من أصحاب هذه العقول المؤمنين بخواص الأدوية وقدر دائق من الأفيون وما اشتمل عليه من خاصية التبريد والتجميد القاتل . ويؤمنون كذلك بخواص الأشكال والرقوم الخاصة ، وأوردوها في كتب عجائب الخواص مقررين بإمكانها ومصدقين لقول منجم يخمن أحكامه تبعاً لنظره في الطوالع وقد جربوا كذبه مائة مرة ولا يزالون يصدقونه : ( فليت شعري ، من يتسع عقله لقبول هذه البدائة ويضطر إلى الاعتراف بأنها خواص ، معرفتها معجزة لبعض الأنبياء ، فكيف ينكر مثل ذلك فيما يسمعه من قول صادق مؤيد بالمعجزات لم يعرف قط بالكذب - فإن أنكر فلسفى إمكان هذه الخواص في أعداد الركعات ورمي الجمار وعدد أركان الحج وسائر تعبدات الشرع ، لم يجد بينها وبين خواص الأدوية والنجوم فرقاً أصلًا )<sup>(٣)</sup> .

فإن أدعى أنه قد جرب هذه المجربات طالب الإمام الغزالى بتجربة هذه وسماع أقوال المجريين وإدامة النظر فيما جاء به الشرع حتى يصل به ذلك إلى

(١) المقذد ٧١ ، ٧٢ .

(٢) السابق ٧٩ .

(٣) المقذد ٨٠ .

علم ضروري أنه حق من عند الله تعالى وأن مدعيه صادق ، وإن جهلنا خواص ما جاء به قلدها فيها إذ عرفنا صدقه ضرورة ، ( ولقد تحامق وتجاهل جدا من أراد أن يستنبط بطريق العقل لها حكمة أو ظن أنها ذكرت - أي الأوامر الشرعية - على سبيل الاتفاق ، لا عن سر إلهي فيها يقتضيها بطريق الخاصة ... )<sup>(١)</sup> .

وحيث عرفنا أن الإمام الغزالى خص الفلاسفة الجاهلين والإسلاميين بمزيد من الرد والإقناع منطلقا في ذلك من أمور يسلمون بها و خواص يعتقدونها حتى توصل إلى تكفيرهم في أمور علم الله تعالى والمعاد وحشر الأجساد وعذابها ونعيمها وقدم العالم وأردف ذلك بأن حقيقة إيمان من ادعى الإيمان منهم يؤول به إلى الكفر أيضاً ، ويدل حاله ولسان مقاله أيضاً على أنه لا يرى للنبيه ما لها من مكانة عظيمة وأسرار بليغة يمتد أثرها من الدنيا إلى الآخرة ، ومن الظاهر إلى الباطن ، وأن السعادة في اتباعها ، والشقاوة في مخالفتها ، سواء علمنا خواص أوامرهما ونواهيهما أو جهلناها<sup>(٢)</sup> .

واذ علمنا ذلك فإن علينا أن نعلم أن الإمام الغزالى يكرر أنه لا يمنعه زندقة متفلسف أو غيره من موافقته في الحق الذي معه والتعمن في باطله ليرده عليه ، ومن الأمور التي يوافق زنادقة الفلاسفة عليها وينكر عليهم الاقتصار عليها خواص النبيه الثلاثة عندهم . وحيث وجدها واقفهم عليها وأنكر عليهم الاقتصار عليها ، علينا كذلك أن نتفهم موقفه من الأمور المشتبه بها<sup>(٣)</sup> ، كأخبار الكهان وما يحصل للمصروع والممزور والمجنوون من إخبار ببعض المغيبات التي قد تصدق في المستقبل وتتوافق الوجه الذي أخبروا به ونتفهم وجه ذلك عند الإمام الغزالى حتى لا نصدر عليه حكما تقليدا لمن حكم عليه بتقليد الفلاسفة واتباعهم في النبيه وخصائصها ، أو أنه اعتبرها من جنس المنامات أو الطب والنجوم والسحر والطلسمات أو ما يقع للمصروع

(١) السابق . ٧٢

(٢) انظر معارج القدس ١٤٦ وما بعدها .

(٣) انظر تهافت الفلاسفة ١٦٧ ، ١٦٨ ، ٢١٩ و ٢٢٠ .

والمحنون والممرون وغيرهم من فسدت أرواحهم وفطّرهم ، أو تعطلت بسبب علة عضوية عقولهم وأمزجتهم<sup>(١)</sup> .

قال الإمام الغزالى : ( بيان خواص النبوة :

ولها خواص ثلاثة : إحداها تابعة لقوة التخيل والعقل العملى ، والثانية تابعة لقوة العقل النظري ، والثالثة تابعة لقوة النفس )<sup>(٢)</sup> .

ثم أخذ في شرح هذه الخواص الثلاث بما نوجزه فيما يأتي :

١- الخاصية الأولى والتي هي تابعة لقوة التخيل والعقل العملي :

يبرهن الإمام الغزالى على هذه الخاصية منطلاقاً من أن العوالم لا حجاب بيننا معها من جهتها هي ، وإنما الحجاب فيها - وقد شرحتنا أنواع الحجب عنده فيما تقدم في فصل الوحي<sup>(٣)</sup> - ولذا فمن درجات القوى المتخيّلة في الإنسان ما تكون أشد تهيئاً من غيرها لقبول صور تلك العوالم والأخذ عنها في المنام عند ركود الحواس التي تشغلهما ، ومنها ما هو أقوى من ذلك حتى إنه يمكن أن لا تشغله الحواس في حال اليقظة :

( فيشاهد صوراً إلهية عجيبة مرئية ، وأقاويل إلهية مسموعة هي مثل تلك المدركات الوحشية ، وهذه أدوات درجات المعنى المسمى بالنبوة ، وأقوى من هذا أن يستثبت تلك الأحوال والصور على هيئتها مانعة للقدرة المتخيّلة على الانصراف إلى محاكاتها بأشياء أخرى . وأقوى من هذه أن تكون المتخيّلة مستمرة في محاكاتها والعقل العملي والوهم لا يتخليان عما استثبتاه فثبت في الذكرة صورة ما أخذت ، وتقبل المتخيّلة على بنطاسيا<sup>(٤)</sup> وتحاكي فيه ما قبلت بصورة عجيبة مسموعة وبصرة ، ويؤدي كل واحد منهمما على وجهه ، وهذه

(١) انظر معراج القدس ١٤٠ وما بعدها .

(٢) السابق ١٣٦ .

(٣) انظر مشكاة الأنوار ١٧٥ وما بعدها . وانظر من هذا البحث الفصل المذكور ص .

(٤) يريد به الحس المشترك .

طبقات النبوة المتعلقة بالقوى العقلية العملية والخيالية )<sup>(١)</sup> .

وهكذا نجد الإمام الغزالى يريد أن يبرهن على أن قوة التخيل عند الأنبياء تفوق غيرهم من بني جنسهم إذ كانت في درجاتها متفاوتة وفي حفظها ووضوح تخيلها متباعدة الخاصية الثانية والتي هي قوة الحدس والذكاء :

يبرز الإمام الغزالى هذه الخاصية من خلال حديثه عن الحدس وتفاوت الناس في الذكاء واستبانت الحد الأوسط ، وأن التفاوت في هذه الأمور غير منحصر في حدود الزيادة والنقصان وبناء على ذلك يقول :

( فأيقن أن جانب الزيادة يمكن أنتهى إلى حد يستغنى في أكثر أحواله عن التعلم والتفكير ، فيحصل له العلوم دفعة ، ويحصل معه الوسائل والدلائل . فيمكن إذا أن يكون شخص من الناس مؤيد النفس لشدة الصفاء وكمال الاتصال بالمبادئ العقلية إلى أن يشتعل حدسا في كل شيء ، فيترسم فيه الصورة التي في العقل الفعال إما دفعة وإما تقريرا من دفعة ارتساما لا تقليدا ، بل يقينيا مع الحدود الوسطى والبراهين اللاحقة والدلائل الواضحة ) .

ويضيف في بيانه لطرق الناس في تحصيل الحد الأوسط واختلاف قدراتهم في ذلك ، قائلا : ( وقد يكون من غير طلب واشتياق بأن تكون نفسا شريفة قوية مستضيئة في نفسها ، فيحصل له العلوم ابتداء كأنه ما تخلى إلى اختياره ، يكاد زيتها يضيء ضوء الفطرة ولو لم تمسسه نار الفكرة )<sup>(٢)</sup> .

و واضح في هذه الخاصية أن الإمام الغزالى يريد أن يبين أن النبوة غير مكتسبة وأن من يكرم بها يكون في أعلى درجات الذكاء والفضة والصفاء وكمال الاستعداد للتلقي وكأن العلوم تصب في قلبه دون جهد منه أو طلب لها .

أما الخاصية الثالثة : والتي هي قوى النفس فإن الإمام الغزالى بعد أن أثبت ما في العقول الكلية العالمية من تأثيره في الصور الأرضية الجسمية ، تحدث

(١) معارج القدس ١٣٨ - ١٤٠ وانظر مشكاة الأنوار ١٦٥ ، ١٦٦ .

(٢) السابق ١٤٣ ، ١٤٤ وانظر مشكاة الأنوار ١٧٠ ، ١٧١ والرسالة اللدنية ١٠٢ وما بعدها .

عما يشاهده الإنسان في نفسه من تأثير ما يكون في خياله وروحه في جسمه وبذنه على حسب ما رسم في النفس وبعد شرحه لذلك قال : ( ولا ننكر أن يكون من القوى النفسانية ما هو أقوى فعلاً وتأثيراً من أنفسنا نحن ، حتى لا يقتصر فعلها في المادة التي رسم لها وهو بذنه ، بل إذا شاءت أحاديث في مادة العالم ما تتصوره في نفسها ، وليس يكون مبدأ ذلك الإحداث تحريك وتسكين وتبديد وتسخين وتكثيف وتلبيس كما تفعل في بذنه ، فيتبع ذلك أن يحدث سحب هاطلة ، ورياح وصواعق وزلازل وصياح مثيرة ، ويتبعله مياه عيون جارية وما أشبه ذلك في العالم بارادة هذا الإنسان ، والذي يقع له هذا الكمال في جبلة النفس ، ثم يكون خيراً متحلياً بالسيرة الفاضلة ومحامد الأخلاق وسير الروحانيين ، مجتنباً عن الرذائل ودنيات الأمور ، فهو ( ذو معجزة من الأنبياء أي من يدعى النبوة ويتحدى بها وتكون لهذا الأمور مقرونة بدعوى النبوة... )<sup>(١)</sup> ، ( فهذا مذهبهم في المعجزات ، ونحن لا ننكر شيئاً مما ذكروه ، وأن ذلك مما يكون للأنبياء - صلوات الله عليهم وسلم - وإنما ننكر اقتصارهم عليه ، ومنعهم قلب العصا حية ، وإحياء الموتى وغيره . فلزم الخوض في هذه المسألة لإثبات المعجزات ، ولأمر آخر وهو نصرة ما أطبق عليه المسلمين من أن الله تعالى قادر على كل شيء<sup>(٢)</sup> ... فإن قيل : وهذا يصدر من نفس النبي أو من مبدأ آخر من المبادئ عند اقتراح النبي عليه السلام ؟ قلنا : وما سلمتموه من جواز نزول الأمطار والصواعق وتزلزل الأرض ، بقوة نفس النبي ، يحصل منه أم مبدأ آخر ؟

فقولنا في هذا كقولكم في ذاك ، والأولى بنا وبكم إضافة ذلك إلى الله تعالى ، إما بغير واسطة ، أو بواسطة الملائكة . لكن وقت استحقاق حصولها انصرفت همة النبي عليه السلام إليها ويعين نظام الخير في ظهورها لاستمرار نظام الشرع ، فيكون ذلك مرحاً جهة الوجود ، ويكون الشيء في نفسه

(١) معارج القدس ١٤٥ ، ١٤٦ وقارن بما في التهافت ١٦٩ وما بعدها .

(٢) تهافت الفلسفه ١٦٨ و ١٧٤ ، ١٧٥ .

ممكنا ، والمبدأ به سمحا جوادا ، ولكن لا يفيض منه إلا إذا ترجحت الحاجة إلى وجوده وصار الخير متعينا فيه ، ولا يصير الخير متعينا فيه إلا إذا احتاج نبي في إثبات نبوته إليه لافاضة الخير )<sup>(١)</sup> .

وعندي أن الإمام الغزالى قد أبعد نفسه بهذه النصوص عن تقليد الفلاسفة وخصوصا من يتهم بأنه سلك مسالكهم في النبوات ، حتى صنف في إطار من يعتبر كلامهم في النبوة من جنس كلام الصائبة أو القائلين بنظرية الفيض والعقول العشرة ، والذي لابد من استدراكه على الإمام الغزالى أنه يتكلم في النبوة ولداتها ومسالك إثباتها على الفلسفه والبراهيمية وغيرهم بأساليب فلسفية وعبارات غامضة يحتاج الباحث إلى دوام الموازنة بينها وبين مثيلاتها من كتبهم حتى تتسنى له الفروق والاستبعادات التي غالبا ما يلجأ إليها هذا الإمام ليخرج نفسه من حظيرة هؤلاء الذين يرد عليهم ويکفرهم مع توغله معهم في الكلام الذي لا يدرك بالعقل ولا يذكر دليلا من الشرع .

وهذا أمر لا يعذر فيه أحد من القدماء والمتاخرين ، وربما يتبس أمره فيه على كثير من الباحثين المقتصررين في دراسته على كتاب واحد أو أثنين )<sup>(٢)</sup> .

على أنه قد بالغ جدا في توضيح الخواص الثلاث التي اقتصر عليها الفلسفه واعتبروها هي النبوة تقريباً . والله أعلم .

\* \* \*

---

(١) المرجع السابق .

(٢) انظر إثبات لابن سينا ٤١ وما بعدها ، والحقيقة في نظر الغزالى ٨٩-٧٦ ، ومقارنة بين الغزالى وابن تيمية ١٠٥-٧٦ ، واعتبره بما في معارج القدس ١٤٠-١٤٦ .

## الفصل الثاني

### طرق إثبات النبوة عند شيخ الإسلام ابن تيمية

#### تمهيد

لقد درس شيخ الإسلام ابن تيمية مناهج من سبقة من أهل الملل والنحل في النبوات ، وفحص طرق إثباتهم للنبوة والرسالة ، متفهماً الأسباب والشبه التي أدت بهم إلى الغلط والانحراف عن المسالك الصحيحة ، معتنياً بجانب الإنصاف في قبول ما معهم من الحق ، وكاشفاً عن الزيف أو التقصير الذي لحقهم في البحث والتائج ومبرهنًا في الكتاب والسنّة وصرح العقل على صحة منهجه وسلامة نتائجه ، ودرس كذلك مناهج المتكلمين من المسلمين وال فلاسفة المسلمين في طرق إثبات النبوة منتقداً قصرهم النظر على المعجزة والأمور الخارقة للعادة ، معتبراً أن تقليدهم لأهل البدع في البحث والمناظرة أفضى بهم إلى التزام أمور تناقض مقصودهم وتلزمهم بالإضطراب بل توصلهم في بعض الأحيان إلى العجز والتقصير ثم الحيرة عند الجدال والمحاورة إذ كانت الحقيقة أنه لا يمكن إثبات النبوة عند لزوم تلك المسالك أو التزام تلك الأصول التي قيدوا أنفسهم بها .

إن شيخ الإسلام ابن تيمية لما وجد أمامه حصاد أجيال وأمم في أمر النبوات وإثبات النبوة وطن نفسه على قراءته ؛ ليتمكن من تصفية الحق فيه من الباطل ، وليشرح منهج السلف ومن تبعهم بإحسان من أهل العلم في إثبات النبوة ، ويقيم الدليل على ما أثبته ويظهر البرهان على نفي ما نفاه أورده أو استدرك عليه أو عقب بوجه من الوجوه .

وهذا التوسيع في البحث أدى إلى كثرة النصوص وشرحها وتتبع أوجه الرد والنقض والمؤاخذة والمطالبة الأمر الذي يخسّن معه الباحث من ضياع الحقيقة وكثرة الغوص والسباحة لسرير أغوار الأفكار وتضارب حجج الفلاسفة والنظر ، فيبينما يتحدث شيخ الإسلام ابن تيمية عن إثبات النبوة بطريق عادة الله تعالى وستته مع الكاذب والصادق وما يتصل بذلك من حكمته وعدله ورحمته ولطفه بخلقه إذا به يناقض المتكلمين ويرد على طوائف الغالطين في طرق إثبات النبوة عموماً .

ثم إذا أخذ يبرهن على سلامة مسلك المتكلمين في جعل المعجزة دليلاً على إثبات النبوة إذا به أيضاً يستدرك عليهم ويناقضهم في حد المعجزة والخارق والعادة وما يلتبس بذلك من الأدلة الجعلية القصدية ، أو ما فُطر عليه العقل البشري من علامات التمييز بين الحق والباطل والصدق والكذب والخير والشر في الحركات الاختيارية والأقوال العلمية الفكرية .

وإذا تحدث عن المسلك النوعي وأنه منهج صحيح سلكه العلماء والعلماء لإثبات النبوة بدليل توافق وتواتر ما جاء به هذا المدعى بما جاء به من قبله من الأنبياء الصادقين المعروفين إذا به أيضاً يدخل في ذلك ردًا على اليهود والنصارى مقرراً عليهم الطرق التي أثبتوا بها نبوة موسى وعيسى ومن قبلهم من الأنبياء عليهم وعلى نبينا الصلاة والسلام ، إذ تواتر ما جاء به بما جاءوا به وتوافقوا في الدعوة إلى الأصول العامة التي اقتضى العقل والشرع التمسك بها وحمايتها ، مستدلاً عليهم بما في كتبهم ونبوات أنبيائهم وبشارات كثيرة لا يملكون دفعها وإن أعلنوا جحدها<sup>(١)</sup> .

( وقد غلط في النبوة طوائف غير الذين كذبوا بها ، إما ظاهراً وباطناً ، وإما

(١) انظر شرح الأصفهانية ١٢٠ وما بعدها . والنبوات ٢٤٨ ، ٢٤٩ والصفدية ٤٢٨ والجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح ١٠٤/١ وما بعدها ٣٢٤/٦ وما بعدها ، والمعجزة وكرامات الأولياء لابن تيمية ، دراسة وتحقيق مصطفى عبد القادر عطا ، دار الكتب العلمية وما بعدها .

باطنا كالمنافق الممحض ، بل الذين يزعمون أنهم آمنوا بما أنزل إلى الرسول وإلى من قبله ، وهم خلق كثير فيهم شعبة نفاق ، وإن لم يكونوا مكذبين للرسول من كل وجه ، بل قد يعظمونه بقلوبهم ويعتقدون وجوب طاعته في أمور دون أمر ، وأبعد هؤلاء عن النبوة المتفلسة والباطنية الملاحدة ، فإن هؤلاء لم يعرفوا النبوة إلا من جهة القدر المشتركة بينبني آدم وهو المنام ، وليس في كلام أرسطو وأتباعه كلام في النبوة ، والفارابي جعلها من جنس المنامات فقط . ولهذا يفضل هو وأمثاله الفيلسوف على النبي ، وابن سينا عظمها أكثر من ذلك . . .<sup>(١)</sup>

وحيث تبين في هذا التمهيد سعة المجال وكثرة النصوص بسبب كثرة الغالطين فإن الأمر يتطلب نوعاً من الضبط لاستيعاب أهم العناصر التي يجب تناولها بالبحث والدراسة في هذا الفصل لذا رأيت تقسيمه إلى المباحث الآتية :

المبحث الأول : إثباته للنبوة بالدلائل والقرائن .

المبحث الثاني : ردء على الغالطين في طرق إثبات النبوة من المتكلمين .

المبحث الثالث : ردء على الغالطين في طرق إثبات النبوة من الفلاسفة .

\* \* \*

---

(١) النباتات ٢٨ .

## المبحث الأول

### إثباته للنبوة بالدلائل والقرائن

ينطلق شيخ الإسلام ابن تيمية بادئ ذي بدء في إثبات النبوة من بيانه لقدرة الله تعالى : ( فإنه إذا كان قادراً على أن يهدي الإنسان الذي كان علقة ومضعة إلى أنواع العلوم بأنواع من الطرق إنعاماً عليه ) ، وفي ذلك من بيان قدرته وحكمته ورحمته ما فيه .

فكيف لا يقدر أن يعرفه صدق من أرسله إليه . وهذا أعظم النعم عليه والإحسان إليه ، والتعريف بهذا دون تعريف الإنسان ما عرفه به من أنواع العلوم . فإنه إذا كان هدأه إلى أن يعلم بعضهم صدق رسوله بشر مثله بعلامات يأتي بها الرسول ، وإن كان لم تتقدم مواطأة وموافقة بين المرسل والمرسل إليهم .

فمن هدى عباده إلى أن يرسلوا رسولاً بعلامة ويعلم المرسل إليه أنها علامة تدل على صدقه قطعاً ، فكيف لا يقدر هو أن يرسل رسولاً ويجعل معه علامات يعرف بها عباده أنه قد أرسله )<sup>(١)</sup> .

وخصوصاً إذا علمنا : ( أن النبوة في الأدميين هي من عهد آدم عليه السلام فإنه كان نبياً وكان بنوه يعلمون نبوته وأحواله بالاضطرار وقد علم جنس ما يدعو إليه الرسل وجنس أحوالهم فالداعي في زمن الإمكان إذا أتى بما ظهر به مخالفته للرسل علم أنه ليس منهم ، وإذا أتى بما هو من خصائص الرسل علم أنه منهم )<sup>(٢)</sup> .

لأنه توادر ما جاءوا به مع عدم التواتر ومع كثرتهم وتباعد أزمانهم حتى إنه

(١) النبوات ٢٤٣ ، ٢٤٤ .

(٢) شرح الأصفهانية ٩٣ وانظر النبوات ٣٠ .

علم من ذلك علما قطعاً أنهم صادقون ، وهذا واضح جداً إذا علمنا :  
 (أن الأنبياء عدد كثيرون وهم بإجماع العقلاء في غاية صفات الكمال من العقل ، والعلم ، والعدل ، والصدق والأخلاق الحسنة ، وكل منهم لم ير الآخر ولم يسمع منه . . . وكل منهم يخبر بما رأى وسمع أخباراً يصدق بعضهما ببعضها ، فلو لم تثبت عصمة الأنبياء وصدقهم ، بل كان المخبر بمثل هذا مجهولاً ، لوجب تواتر جنس ما رأوه )<sup>(١)</sup> .

(والمقصود هنا : أن يعرف مراتب الناس في العلم بالنبوة ومعرفة قدرها وتعدد الطرق في ذلك وأن عامة الطرق التي سلكها الناس في ذلك هي طرق مفيدة نافعة لكن تختلف مقادير فوائدها ومنافعها ، وفيها ما يضر من وجه كما ينفع من وجه ، وفيها ما يتفع به من كان عديم الإيمان أو ضعيف الإيمان . . . )<sup>(٢)</sup> .

ومن الطرق المفيدة النافعة التي تسلك في حق جميع الأنبياء ويستدل بها على نبوة معين ويدركها العالم والجاهل على حد سواء ما يسرده شيخ الإسلام في نصوصه الآتية . . إذ يشرح ما علمه الناس من عادة الله تعالى وستته في تأييد الصادق وفضح الكاذب وإهلاكه ونشر العاقبة السيئة له :

(ومثال ذلك ما علم علماً ضرورياً أن خالق - هذا الكون - له من الرحمة والحكمة ما يبهر العقول مع ما في ذلك من الدلالات على المشيئة ، ثم من استقرأ ما يجده في نوع الإنسان من أن كل من عظم ظلمه للخلق وإضراره لهم كانت عاقبته عاقبة سوء ، واتبع اللعنة والذم ومن عظم نفعه للخلق وإحسانه إليهم كانت عاقبته عاقبة خير ، وأمثال ذلك استدل بما علم (على) ما لم يعلم حتى يعلم أن الدولة ذات الظلم والجبن والبخل سريعة الانقضاض . . «شَّهَّادَةُ اللَّهِ أَلَّا يَقْدِرُ إِنْ قَدَّحَتْ مِنْ قَبْلٍ وَلَنْ تَحْمِدْ لِسْنَةَ اللَّهِ بَعْدَ يَلْبَلًا»<sup>(٣)</sup> .

(١) الرد على المنطقين ٤٩٩ وانظر مجموع الفتوى ٤ / ٢١٥-٢١٠ .

(٢) شرح الأصفهانية ١٢٠ .

(٣) سورة الفتح ، آية (٢٣) .

**﴿فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا سُنَّتَ الْأَوَّلِينَ فَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّتَ اللَّهِ تَبِدِيلًا وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّتَ اللَّهِ تَحْوِيلًا﴾<sup>(١)</sup>**

وعلى ضوء هذه الآيات ومثيلاتها يبين شيخ الإسلام ابن تيمية أن عادة الله مع أنبيائه لا تكون إلا لهم ولا تكون مع الكفر أو التكذيب أو الشك فيهم بل : ( عادته وسته المطردة أن تلك الآيات لا تكون إلا مع النبوة والإخبار بها ... )<sup>(٢)</sup>.

فمن عادة الله تعالى وسته التسوية بين المتماثلين والتفرق بين المختلفين ، فسنة الله تعالى وفعله بأنبيائه والمؤمنين من الكرامة في مقابل ما يفعله في الكفار المكذبين من الهلاك والدمار والعقوبة أمور معلومة بالتواتر للناس وهو من مسالك معرفة الصادق من الكاذب .

فانطلاقاً من تنزيه الله تعالى عن تأييد الكذاب بناء على ما يعلم من حكمته تعالى في مخلوقاته ، ورحمته ببريته ، وسته وعادته في عباده قال :

**﴿قَالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَنَا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ثُمَّ هَدَى ﴿٦٠﴾ قَالَ فَمَا بَالُ الْقَرْوَنِ الْأُولَئِكَ ﴿٦١﴾ قَالَ عَلِمُهَا عِنْدَ رَبِّي فِي كِتَابٍ لَا يَضُلُّ رَبِّي وَلَا يَنْسَى ﴿٦٢﴾ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُّلًا وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِّنْ نَّبَاتٍ شَقَّ ﴿٦٣﴾ كُلُّوا وَارْعُوا أَنْعَمَكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَنْتِ لَا ذُلِّي الْتَّهَهِ﴾<sup>(٣)</sup>**

إن في ذلك من الحكمة والرحمة وما يدل على العلم والقدرة ما يذكر الله تعالى به عباده دائمًا لينظروا في مواضع عادته وسته ويتعظوا بها ويعتبروا<sup>(٤)</sup> ، فالنبوة مشتملة على علوم وأعمال لابد أن يتصرف الرسول بها وهي أشرف العلوم وأشرف الأعمال... والعالم لا يخلو من آثارنبي من لدن آدم عليه السلام

(١) سورة فاطر ، آية (٤٣) .

(٢) النبوات ، ٣٣٠ ، ٣٣١ .

(٣) سورة طه ، آية (٥٤-٤٩) .

(٤) انظر شرح الأصفهانية ٢٠١ ، ٢٠٠ .

- إلى زماننا وقد علم جنس ما جاءت به الأنبياء والمرسلون وما كانوا يدعون إليه ويأمرون به ، ولم تزل آثار المرسلين في الأرض ولم يزل عند الناس من آثار الرسل ما يعرفون به جنس ما جاءت به الرسل ويفرقون بين الرسل وغير الرسل فلو قدر أن رجلا جاء في زمان إمكان بعث الرسل وأمر بالشرك وعبادة الأوّلانيّات ، وإباحة الفواحش والظلم والكذب ، ولم يأمر بعبادة الله ولا بالإيمان باليوم الآخر ، هل كان مثل هذا يحتاج أن يطالب بمعجزة أو يشك من كذبه أنهنبي ؟ ...

وإذا كان صدق المخبر أو كذبه يعلم بما يقترن به من القرائن بل في لحن قوله وصفحات وجهه ويعحصل بذلك علم ضروري لا يمكن المرء أن يدفعه عن نفسه فكيف بداعي المدعى أنه رسول الله ؟<sup>(١)</sup> .

فالصادق لا يلتبس على الناس بالكاذب ، ذلك أنه : ( ما من أحد أدعى النبوة من الصادقين إلا وقد ظهر عليه من العلم والصدق والبر وأنواع الخيرات ما ظهر لمن له أدنى تمييز ، فإنّ الرسول لا بد أن يخبر الناس بأمور ويأمرهم بأمور ولا بد أن يفعل أمورا )<sup>(٢)</sup> .

وهنا يبدأ شيخ الإسلام يعرض جملة من الطرق التي تسلك لبيان صدق مدعى النبوة من كذبه ( والمقصود هنا : أن طرق العلم بالرسالة كثيرة جداً متنوعة ، ونحن اليوم إذا علمنا بالتواتر أحوال الأنبياء وأوليائهم وأعدائهم علمنا علماً يقيناً أنهم كانوا صادقين ، على الحق من وجوه متعددة )<sup>(٣)</sup> .

وذكر من تلك الطرق والوجوه العديدة ما يأتي : فقال :

( منها : أنهم أخبروا الأمم بما سيكون في انتصارهم وخذلان أولئك - يعني أعداءهم - وبقاء العاقبة لهم أخباراً كثيرة في أمور كثيرة وهي كلها صادقة

(١) شرح الأصفهانية ١٢٣ ، ١٢٤ .

(٢) السابق ١٢١ .

(٣) السابق ١٣٨ وانظر النبوات ٣٧ و ٤٠-٤٣ .

لم يقع في شيء منها تخلف ولا غلط .. وهذه الطريقة تسلك جملة في حق الأنبياء عليهم الصلاة والسلام ، وتفصيلاً في حق واحد واحد بعينه فيستدل المستدل بما يعلمه من الحق والخير جملة على علم صاحبه وصدقه ، ثم يستدل بعلمه وصدقه على ما لم يعلمه تفصيلاً ، والعلم بجنس الحق والباطل والخير والشر والصدق والكذب معلوم بالفطرة والعقل الصريح بل جملة ذلك مما اتفق عليه بنو آدم ، ولذلك يسمى ذلك معروفاً ومنكراً .

فإذا علم أنه فيما علم الناس أنه الحق وأنه خير هو أحق منهم به وأنصح الخلق فيه وأصدقهم فيما يقول علم بذلك أنه صادق عالم ناصح لا كاذب ولا جاهل ولا غاش .. .

ومن الطرق أيضاً أن من تأمل ما جاء به الرسول عليهم السلام فيما أخبرت به وما أمرت به علم بالضرورة أن مثل هذا لا يصدر إلا عن أعلم الناس وأصدقهم وأبرئهم ، وأن مثل هذا يمتنع صدوره عن كاذب متعمد للكذب مفتر على الله يخبر عنه بالكذب الصريح أو مخطيء جاهل ضال يظن أن الله تعالى أرسله ولم يرسله وذلك لأن فيما أخبروا به وما أمروا به من الإحکام والإتقان وكشف الحقائق وهدي الخلائق وبيان ما يعلمه العقل جملة ويعجز عن معرفته تفصيلاً ما يبين أنهم من العلم والمعرفة والخبرة في الغاية التي باینوا بها أعلم الخلق ممن سواهم ، فيمتنع أن يصدر مثل ذلك عن جاهل ضال ، وفيها من الرحمة والمصلحة والهدي والخير ودلالة الخلق على ما ينفعهم ما يضرهم ما يبين أن ذلك صدر عن راجح بار يقصد غاية الخير والمنفعة للخلق وإذا كان ذلك يدل على كمال علمهم وكمال حسن قصدهم ، فمن تم علمه وتم حسن قصده امتنع أن يكون كاذباً على الله يدعى عليه هذه الدعوى العظيمة التي لا يكون أفجر من صاحبها إذا كان كاذباً متعمداً ، ولا أجهل منه إن كان مخطئاً .. .

وهذه الطريقة يسلكها كل أحد بحسنه ولا يحتاج في هذه الطريقة إلى أن يعلم أولاً خواص النبوة وحقيقةتها وكيفيتها بل إن يعلم أنه صادق بار فيما يخبر به ويأمر به ، ثم من خبره يعلم حقيقة النبوة والرسالة .. .

والمقصود هنا : أن طرق العلم بصدق النبي - عليه أفضل الصلاة والسلام -  
بل تفاوت الطرق في معرفة قدر النبوة والنبي متعددة تعداداً كثيراً ، إذ النبي يخبر  
عن الله سبحانه أنه قال ذلك إما إخباراً من الله تعالى وإما أمراً أو نهياً ، ولكل  
من حال المخبر عنه والمخبر به ، بل ومن حال المخبرين - مصداقهم ومكذبهم  
- دلالة على المطلوب ، سوى ما ينفصل عن ذلك من الخوارق وأخبار الأولين  
والهواتف والكهان وغير ذلك .

فالمحiber مطلقاً يعلم صدقه وكذبه بأمور كثيرة لا يحصل العلم بآحادها كما  
يحصل العلم بمحiber الأخبار المتواترة ، بل بمحiber الخبر الواحد الذي احتفت  
بخبره قرائن أفادت العلم . . . فإن الله نصب من الأدلة المعاينة الحسية التي  
يعقل بها نفسها ، وبالأمثال المضروبة وهي الأقىسة العقلية ما يمتنع معه خفاء  
كذب الكاذب . . فمن أباح الفواحش والمظالم والشرك والكذب مدعياً للنبوة  
يعلم بالاضطرار كذبه للعلم الضروري بأن الله سبحانه لا يأمر بهذا ، سواء قيل  
إن العقل يعلم به حسن الأفعال وقبحها أولاً يعلم به - فكل ذي فطرة سليمة يعلم  
بالاضطرار أن الله تعالى لا يأمر عباده بالكذب والظلم والشرك والفواحش  
وأمثال ذلك مما قد يأتي به كثير من الكاذبين بل يعلم بفطرته السليمة ما يناسب  
حال الروبية )١( .

ذلك أن من أعظم صفات العقل معرفة التمايز والاختلاف فذلك ميزان في  
قلوبنا لزن به المتماثلات ونفرق به بين المخلفات ، فدخول قياس الطرد  
والعكس في إثبات النبوة ظاهر عند العقلاء ، فمثال قياس الطرد أنه تبارك  
وتعالى :

( لما أهلك المكذبين للرسل بتکذيبهم كان من الاعتبار أن يعلم أن من فعل  
ما فعلوه أصحابه ما أصحابهم ، فيتقي تکذيب الرسل حذراً من العقوبة .

---

(١) السابق ١٤٠-١٣٨ و ١٨٥ و ١٩٣ .

ومثال قياس العكس : أن يعلم أن من لم يكذب الرسل بل اتبعهم لا يصيّبه ما أصاب هؤلاء المكذبين )<sup>(١)</sup> .

قال الله تعالى : « أَللَّهُ الَّذِي أَنْزَلَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ وَالْمَيزَانَ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَةَ فَرِيقٌ ۝ » )<sup>(٢)</sup> .

ولما بين شيخ الإسلام كثرة طرق إثبات النبوة أراد أن ينصّ على بعض العلماء والعلماء الذين أوصلتهم علمهم بجنس النبوات إلى سلوك منهج في الاستقراء والتبيّع حتى تبين لهم صدق المعين بعلم قطعي لا يرتابون فيه ، وكذلك فعل آخرون لرجاحة عقولهم ومعرفتهم بسنن الله وعاداته التي يستحيل تخلفها أو نقضها لما يبني على تغييرها من الفساد والإضرار الذي يعلم ضرورة أنه مخالف لحكمة الله تعالى وعدله ورحمته ولطفه بخلقه .

فهذا أم المؤمنين خديجة رضي الله عنها جزّمت بما لديها من سنة الله تعالى بأن النبي صلى الله عليه وسلم لا يخزيه الله معتمدة في ذلك الحكم على ما جُبل عليه من أصول مكارم الأخلاق ومحاسن الشيم والأعمال النافعة المتعددة للغير فقالت له عندما جاءها وقد فجأه الوحي - وقال : ( لقد خشيت على نفسي ) )<sup>(٣)</sup> .

( كلا : والله لا يخزيك الله إنك لتصل الرحم وتصدق الحديث وتحمل الكل وتقرى الضيف وتكتسب المعدوم وتعين على نوائب الحق ) )<sup>(٤)</sup> .

( فهذا أمور من أعظم أنواع البر والإحسان وقد علم من سنة الله أن من جبله الله على الأخلاق المحمودة ونزعه عن الأخلاق المذمومة فإنه لا يخزيه ) )<sup>(٥)</sup> .

(١) الرد على المنطقيين ٣٧١ .

(٢) سورة الشورى ، آية (١٧) .

(٣) صحيح البخاري ، كتاب بدء الوحي ، الباب الثالث ، وانظر فتح الباري ١/ ٢٣ وما بعدها

(٤) السابق .

(٥) شرح الأصفهانية ١٢٥ .

ويؤيد شيخ الإسلام ذلك بما نقله عن ابن عقيل منبها على أن الجمهور يأخذون به فيقول : ( وهؤلاء - يعني الجمهور - يسلكون في إثبات النبوة ما سلكه ابن عقيل وغيره في مواضع آخر إذ أثبت حكم الله تعالى فيها حيث قال : النبوات واسطة بين الله تعالى وبين خلقه في الأفعال والتزكية المتضمنة لمصالح المكلفين ، والثقة بها طريقها ما سبق في علومنا باستدلالنا على أن الباري حكيم لا يؤيد كذابا بالمعجزة ، ولا يمكن من معجزاته إلا من صدق فيما يخبر به عنه ، فلما علمتنا ذلك وتحققتنا حصلت لنا الثقة بمن تكاملت فيه شرائط النبوة وعلمنا أنه سفير فيما بيننا وبين الله تعالى ، وأنه رسوله فما أخبرنا به عنه قبلناه من غير تكشف عليه بعقولنا ولا نضرب له الأمثال بآرائنا وعاداتنا بل نعتقد أنه جاء من عند حكمته فوق حكمتنا وتدبیره فوق تدبیرنا . . )<sup>(١)</sup> .

وقد ظهر مصدق قوله تعالى : «الَّذِينَ مَا تَيَّنَ لِكُنْتَ بِهِ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَنْسَاءَهُمْ وَلَدَّ فِي قَاتِلِهِمْ لِيَكُنُّ مَوْلَى الْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ»<sup>(٢)</sup> .

في كل من ورقة بن نوفل الذي كان قد تنصر وعرف جنس ما جاء به محمد صلى الله عليه وسلم بمعرفته للنبوات السابقة وعلمه بصفة الوحي والملك الذي كان ينزل به على موسى عليه السلام ولذا لم يتردد عندما أراد الله به الخير من إعلان صدق محمد صلى الله عليه وسلم معتمدا على ما علمه من حال من سبقة<sup>(٣)</sup> .

وكذلك النجاشي في الحبشة عندما حاوره جعفر بن أبي طالب رضي الله عنه وقرأ عليه القرآن بما جاء به عيسى عليه السلام بحكم معرفته بالإنجيل<sup>(٤)</sup> .

(١) السابق . ٢٠٥ .

(٢) سورة البقرة ، آية (١٤٦) .

(٣) انظر فتح الباري ١/٢٥ وانظر ورقة بن نوفل في بطنان الجنة ٧٧ وما بعدها .

(٤) انظر إسلام النجاشي ، بقلم اللواء الركن محمد شيت خطاب ط رابطة العالم الإسلامي ٩ ، وانظر نشأة الدولة الإسلامية على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، دراسة وثائق العهد النبوي ، تأليف : الدكتور عون الشريف قاسم ، دار الكتب الإسلامية ط ٢١٤٠١ هـ ، ٩١ وما بعدها .

وكذلك استدل هرقل ملك الروم على صدق نبوة محمد صلى الله عليه وسلم بما استقر عنده من علم عن النبوات السابقة وما يعرف به الصادق من الكاذب وسنة الله تعالى في سير دعوة الأنبياء والمرسلين وما يصاحب ذلك وما يكتب لهم من العاقبة الحسنة<sup>(١)</sup>.

وما حكيناه مجملًا فصله شيخ الإسلام ابن تيمية فقال :

(المسلك الأول) : النوعي هو مما استدل به النجاشي على نبوته - يعني النبي صلى الله عليه وسلم إذ هو النبي الذي كان عند أهل الكتاب أنه متظر له صفات متعددة تميزه عن غيره - فإنه أي النجاشي لما استخبرهم عما يخبر به واستقرأهم القرآن فقرؤوه عليه قال : إن هذا والذي جاء به موسى ليخرج من مشكاة واحدة . . .

(المسلك الثاني) : الشخصي : استدل به هرقل ملك الروم فإن النبي صلى الله عليه وسلم لما كتب إليه كتاباً يدعوه فيه إلى الإسلام طلب هرقل من كان هنا من العرب ، وكان أبو سفيان قد قدم في طائفة من قريش في تجارة إلى غزة فطلبهم وسألهم عن أحوال النبي صلى الله عليه وسلم ، فسأل أبو سفيان وأمر الباقيين إن كذب أن يكتنبوه فصار يجدهم موافقين له في الأخبار . وساق الحديث وشرحه وبين سلامه مأخذ هرقل ورجاحة عقله ووفر علمه إلى أن قال في ذلك :

(وسألهم هل كتمت تهمونه بالكذب قبل أن يقول ما قال ؟

قالوا : لا ، ما جربنا عليه كذبا . . .

وسألهم بماذا يأمركم ؟ فقالوا : يأمرنا أن نعبد الله وحده لا نشرك به شيء وينهانا عما كان يعبد آباءنا ويأمرنا بالصلة والصدق والعفاف والصلة . . إلى أن قال شيخ الإسلام : فهذه أكثر من عشر مسائل . ثم قال : ثم بين لهم - أي

---

(١) انظر السابق ٧٧ وما بعدها ، وقارن بما في فتح الباري ١ / ٣١ وما بعدها .

هرقل - ما في هذه المسائل من الدلالة وأنه سأله عن أسباب الكذب وعلماته فرأها متفقة .

وسألهم عن علامات الصدق فوجدها ثابتة . إلى أن قال :

قلت : فمثلك هذا السؤال والبحث أفاد هذا العاقل الليبي علمًا جازماً بأن هذا هو النبي الذي ينتظره <sup>(١)</sup> .

ف عند شيخ الإسلام أن مدعى النبوة : ( ليس له إلا حالان : إما أن يكون أرسله فيكون صادقا ، أو لا يكون أرسله فلا يكون صادقا ، فآيات الصدق لا توجد إلا مع أحد النقيضين وهو الصدق ، لا توجد قط مع الآخر وهو انتفاء الصدق .. ) ، ( فمن كان يعلم صدق موسى وال المسيح ومحمد وغيرهم ، وأنهم لا يكذبون في أخف الأمور ، فكيف بالكذب على الله إذا أخبرهم أحدهم بما جاءه من الوحي والرسالة ، وما غاب عن الملائكة ، فإنه قد يجزم بصدقه من غير آية لا سيما إن كان ما يقوله لهم مما يؤيد صدقه ، وللهذا لم يكن من شرط الإيمان بالأنبياء وجود الآيات ، بل قد يعلم صدقهم بدون ذلك .. )

ف دلائل الصدق والكذب لا تنحصر . <sup>(٢)</sup> .

وبهذا نختم هذا المبحث الذي بين فيه شيخ الإسلام ابن تيمية أن دلائل الصدق وقرائته كثيرة تعرف من حال المدعى والنظر فيما يدعوه وما يأمر به أو ينهى عنه <sup>(٣)</sup> وإلى المبحث الثاني .

\* \* \*

(١) شرح الأصفهانية ١٢٦-١٣٢ وانظر النبوات ٣٩٣٧ و ٢٨٤-٢٨٦ وقارن بما في الجواب الصحيح ١/٢٤٧-٢٩٢ .

(٢) النبوات ٢٨٦-٢٨٤ .

(٣) انظر النبوات ١٨٤ و ١٨٨ و ١٩٠ و ١٥١ و ١٦٨ وما بعدها .

## المبحث الثاني

### ردہ على الغالطين في طرق إثبات النبوة من المتكلمين

المحنا فيما سبق أن شيخ الإسلام ابن تيمية يقر بالحق الذي يستحمل عليه كلام الغالطين في طرق إثبات النبوة ، وأن طلبه للإنصاف في ذلك لا يقف أمامه إذا وجد خللاً في المنهج أو تقصيراً في البحث أو قصوراً في الفهم أو التزام ما لا يلزم أو ارتكاب أغلالاً أخرى تقلidia لمذهب عقدي أو فكري منحرف أو نصاً يلزم منه عدم الوصول إلى المقصود بجعل الدليل عين المدلول عليه ، أو اشتباهاً في الدليل وما يعارضه لعدم إبراز الفروق إذ إن : ( الدليل لا يتم إلا بالجواب عن المعارض ، فالأدلة تشتبه كثيراً بما يعارضها ، فلا بد من الفرق بين الدليل الدال على الحق ، وبين ما يعارضه ليتبين أن الذي يعارضه باطل )<sup>(١)</sup> . ( وللناس طرق في دلالة المعجزة على صدق الرسول ، طريق الحكم ، وطريق القدرة ، وطريق العلم والضرورة وطريق سنته وعادته التي بها أيضاً يعرف ما يفعل وهو من جنس المواطن ، وطريق العدل وطريق الرحمة وكلها طرق صحيحة ، وكلما كان الناس إلى شيء أحوج كان الرب به أجود ، وكذلك كلما كانوا إلى بعض العلم أحوج كان به أجود ، فإنه سبحانه الأكرم الذي علم بالقلم علم الإنسان ما لم يعلم ، وهو الذي خلق فسوى ، والذي قدر فهدى ، وهو الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى ، فكيف لا يقدر أن يهدي عباده إلى أن يعلموا أن هذا رسوله . . . )<sup>(٢)</sup> ، فما زال العقلاً يستدلون بما علموا من صفات الرب تبارك وتعالى على ما يفعله ، إذ حكمته وعدله ومقتضي رحمته ولطفه وعادته أمور ظاهرة تعلم بالعقل كما شرحناه في المبحث السابق<sup>(٣)</sup> .

(١) النبوات ٢٢٤ .

(٢) السابق ٢٤٤ .

(٣) انظر السابق ٣٥٢ ، ٣٥٣ .

وهنا يبدأ شيخ الإسلام ابن تيمية في تصوير تصور المتكلمين لطرق إثبات النبوة ليبين أوجه الغلط ويستدرك عليهم في المنهج والشروط واللازم فيقول في شرحه لقول صاحب العقيدة الأصفهانية : ( والدليل على نبوة الأنبياء المعجزات . . . ) هذه الطريقة هي من أتم الطرق عند أهل الكلام والنظر حيث يقررون نبوة الأنبياء بالمعجزات ولا ريب أن المعجزات دليل صحيح لتقرير نبوة الأنبياء لكن كثير من هؤلاء بل كل من بنى إيمانه عليها يظن أن لا تعرف نبوة الأنبياء إلا بالمعجزات . ثم لهم في تقرير دلالة المعجزة على الصدق طرق متنوعة وفي بعضها من التنازع والاضطراب ما سنتبه عليه . والتزم كثير من هؤلاء إنكار خرق العادات لغير الأنبياء حتى أنكروا كرامات الأولياء والسحر ونحو ذلك .

وللناظار هنا طرق متعددة منهم من لا يجعل المعجزة دليلا بل يجعل الدليل استواء ما يدعوا إليه وصحته وسلامته من التناقض كما يقول طائفه من الناظار ومنهم من يجب تصديقه بدون هذا وهذا . ومنهم من يجعل المعجزة دليلا ويجعل أدلة أخرى غير المعجزة وهذا أصح الطرق .

ومن لم يجعل طريقها إلا المعجزة اضطر لهذه الأمور التي فيها تكذيب لحق أو تصديق لباطل ولهذا كان السلف والأئمة يذمون الكلام المبدع فإن أصحابه يخطئون . إما في مسائلهم وإما في دلائلهم فكثيرا ما يثبتون دين المسلمين في الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله على أصول ضعيفة بل فاسدة ويلتزمون لذلك لوازما يخالفون بها السمع الصحيح والعقل الصريح . . . )<sup>(١)</sup> .

ويزيد منهم نقدا ببيان أضراره على من قلدتهم فيه بعد ذكره لمقدمات يراها نافعة فيقول : ( فإن أكثر أهل الكلام مقصرون في حجج الاستدلال عن تقرير ما يجب تقريره من التوحيد والنبوة تقصيرًا كثيرا جدا كما أنهم كثيرا ما يخطئون فيما يذكرونه من المسائل ومن لا يعرف الحقائق يظن أن ما ذكره

(١) شرح العقيدة الأصفهانية ١٢٠ .

هو الغاية في أصول الدين . والنهاية في دلائله ومسائله فيورثه ذلك مخالفة الكتاب والسنة بل وصريح العقل في مواضع ، ويورثه استضاعافاً لكثير من أصولهم ، وشكراً فيما ذكروه من أصول الدين واسترابة ، بل قد يورثه ترجيحاً لأقوال من خالف الرسل من متفلسفه وصائبين ومشركين ونحوهم حتى يبقى في الباطن منافقاً زديقاً وفي الظاهر متكلماً يذب عن النبوات )<sup>(١)</sup> .

( والمقصود أن هؤلاء لما احتاجوا إلى إثبات النبوات اضطربوا في صفة النبي وما يجوز عليه وفي الآيات التي بها يعلم صدقه فجוזوا أن يرسل الله من شاء بما شاء لا يشترطون في النبي إلا أن يعلم ما أرسلي لأن تبلغ الرسالة بدون العلم ممتنع ، ومن جوز منهم تكليف ما لا يطاق مطلقاً يلزمهم جواز أن يأمره بتبلغ رسالة لا يعلم ما هي )<sup>(٢)</sup> .

ويرى شيخ الإسلام ابن تيمية أن المتكلمين الذين لا يقولون بالسبب والحكمة والعدل ، وينفون الأسباب متناقضون أيضاً إذ إنهم إن اتبعوا هذا المنهج في جانب دلائل النبوة وخرق العادة فسدت أصولهم . وإن اتبعوا أصولهم في ذلك النفي وعدم القول بالسبب والحكمة والعدل وقعوا في تكذيب العقل والوحي معاً .

وببناء على أن الأشعري ومن ذهب مذهبة في عدم القول بتنزيه الله تعالى عن فعل من الأفعال لم يسلكوا في إثبات النبوة مسلك تنزيه الله عن فعل ينقض سنته بناء على أنهم لا يقولون بالتحسين والتقييع العقليين كما مر ، وبناء على أن المعتزلة يرون أن إظهار المعجزة على يدي المتنبيء الكذاب قبيح والله سبحانه منزه عن فعل القبيح حصل بين المتكلمين هنا تناقض حتى إنه يمكن أن يقال فكأنهم حكموا أن النبي لا يمكن تصديقه في البعض إلا بتكذيبه في البعض مع أنه يمكن تقرير كونه سبحانه : ( منزها عن تأييد الكذاب بالمعجزة من غير

(١) السابق ١٣٨ .

(٢) النبوات ١٤٥ ، ١٤٦ .

معارض . بناء على علم من حكمته تعالى في مخلوقاته ورحمته ببريته وسننته في عباده . فإن ذلك دليل على أنه لا يؤيد كذابا بالمعجزة لا معارض لها<sup>(١)</sup> . ولما أوضح شيخ الإسلام ابن تيمية وقوع التناقض بين طوائف المتكلمين في طرق إثبات النبوة ووجه دلالة المعجزة على صدق الرسول أوجز كلامهم في ذلك مصرياً بأنهم سلكوا طريقين :

(أحدهما : وهو قول أكثر شيوخهم المتقدمين أن وجه دلالة المعجزة على صدق مدعى النبوة : امتناع تعجيز الإله عن نصب الدلالة على صدق الرسل ؛ فإن تصديقهم ممكن ، وذلك معلوم بالضرورة والاستدلال ، ولا دليل إلى التصديق إلا خلق المعجزات ، وبظهورها على يد الكذاب يبطل دليل صدقهم ، فلا يبقى في المقدور طريق يصدقون به ، فيلزم عجز الإله عن الممكن وذلك ممتنع .

(والطريق الثاني : أن المعجزات تدل من حيث نزلت منزلة التصديق بالقول ، والعلم بذلك يقع ضروريا بقرائن أحوال كالعلم بخجل الخجل ووجل الوجل . . . ولا يتوقف العلم بما هذا سببه على نظر واستدلال فيقبل عليه اعتراض .

قالوا : ووجه ذلك أن الفعل الخارق للعادة إذا علم أنه من قبل الله تعالى وأنه خارق للعادة وأنه سبحانه فعله عند دعوى الرسالة والطلب ، وعند قول جار مجرب الطلب إما معينا وإما غير معين في المعجزات ، وأنه متعلق بالدعوى ومطابق لها ، وأن الله تعالى سامع لدعوى النبوة عليه وعالم بها في مواضعة أهل لغة الرسول ، ثم فعل ما يدعوه الرسول أنه ليس من فعله علم أنه قاصد بذلك إلى تصديقه ، وأن ما يفعله من الآيات في مثل هذه الحال قائم مقام تصديقه له بالقول : صدق أنا أرسلته . . . )<sup>(٢)</sup> .

(١) انظر النبوتات ٣٣١ ، ٣٣٢ ، والأصفهانية ١٩٨-٢٠٠ و ٢٠٣ .

(٢) شرح الأصفهانية ٢٠٦ ، وانظر النبوتات ١٤٨ ، ١٤٩ ، وانظر النبوة عند ابن تيمية ورده على

وإذا كان هذا المدعى وقعت له المعجزة على هذا النحو وعلى الوجه الذي وصف فإن العلماء متفقون على أن التصديق بالفعل أبعد من دخول الشبهة والاحتمال . والأمثلة على ذلك كثيرة ومن أدلةها عند المتكلمين المثال الذي يضربونه لمدعي الولاية والوكالة بين يدي ملك فإذا طلب منه المدعى أي تصرف يخالف عادته قاصدا به تصديقه فيما ادعاه واستجواب له الملك فإن الحاضرين يحصل لهم علم ضروري بتصديق الملك إياه فيما ادعاه عليه<sup>(١)</sup> .

ويقترب شيخ الإسلام ابن تيمية شيئاً فشيئاً من المتكلمين ليتفهم من خلال نصوصهم مواطن الخلل في مسالكهم ، إذ يدخل في بيان مفهوم الخارق عندهم فيبين أو لا أنهم مختلفون في تسمية براهين النبوة بخرق العادة على ثلاثة أقسام ، فمنهم من يدعى أن ذلك حد لها مطرد منعكس ، ومنهم من يذهب إلى أن كونها خارقة للعادة ليس حدا لها ولا شرطا فيها ، ومنهم من يقول هو شرط فيها وليس حدا لها .

ولما كانت المعجزات عند كثير منهم لا تختص بجنس من أجناس المقدورات بل خاصيتها أن النبي يحتاج بها ويتحدى بمثلها فلا يمكن معارضته اشترطوا لها وصفين : ( أن تكون مقترنة بدعوى النبوة - وعنده أنهم بهذا - جعلوا المدلول جزءاً من الدليل - والوصف الثاني : أنها لا تعارض ) .

وبالأول : فرقوا بينها وبين الكرامة ، والثاني : فرقوا بينها وبين السحر والكهانة<sup>(٢)</sup> . وكون خاصة المعجزة أن لا يقدر أحد على معارضتها من المخاطبين بها مسلك فاسد من وجوه عند شيخ الإسلام ابن تيمية إذ لا يتميز به الفرق بينها وبين غيرها من خوارق العادات الداخلية في مقدور المخلوقات من حيث إن لها اكتسابا وأسبابا ، وفي حيز العلم البشري والقدرة البشرية أو

= المخالفين ، رسالة ماجستير من قسم العقيدة ، جامعة أم القرى ، إعداد الطالب / سعيد إبراهيم مرعي خليفة ، ١٤١٠هـ ، ٢٩٣ وما بعدها .

(١) انظر تمهيد الأوائل ١٥٦ وما بعدها والأصفهانية ٢٠٧ .

(٢) النبوات ٢٩١ وانظر منه ١٥٠ .

المخلوقات عموما . ثم إنها إذا لم يوجد لها معارض في المخاطبين لفقدانهم لأسباب حيلها أو علمها المكتسب لها أو الطاقة والقدرة الجسمية فإنه قد يكون في غيرهم من لو علم بها لتمكن من معارضتها فلا تكون والحالة هذه خارقة ولا معجزة وبالتالي لا تكون دليلا صدق بل تكون أقرب إلى دليل الكذب<sup>(١)</sup> .

( والتحقيق أن آيات الأنبياء مستلزمة للنبوة ولصدق الخبر بالنبوة ، فلا يوجد إلا مع الشهادة للرسول بأنه رسول ، لا يوجد مع التكذيب بذلك ، ولا مع عدم ذلك البينة ، وليس من جنس ما يقدر عليه لا الإنس ولا الجن ، فإن ما يقدر عليه الإنس والجن يفعلونه فلا يكون مختصا بالأنبياء ومعنى كونها خارقة للعادة : أنها لا توجد إلا للنبوة لا مرة ولا أقل ولا أكثر ، فالعادة ثبتت بالمرة ، وما يأتي به السحرة والكهان يمتنع أن يكون آية لنبي بل هو آية على الكفر ، فكيف يكون آية للنبوة .. ففرق العادة بالنسبة للأنبياء أن تكون خارقة لعادة غيرهم مطلقا . ولا ريب أن النبوة يمتاز بها الأنبياء ويختصون بها .. وبهذا نعلم أن حد الدليل أنه إذا وجد وجده المدلول عليه وإذا عدم المدلول عليه عدم الدليل<sup>(٢)</sup> .

ولهذا من ينكر النبوة لا يفرق بينها وبين السحر وما يماثله من العجائب الغريبة التي يختص بها بعض الناس بل يجعلون آيات الأنبياء من جنس السحر لما استقر في نفوسهم عن الساحر ، لذا تراهم مضطربين في الحكم عليه فتارة ينسبون النبي إلى الجنون وعدم العقل ، وتارة إلى الحذق والخبرة ، وسبب ذلك أنهم يرون أنه يترك ما يرونه نافعا ويفعل ما يعتقدون أنه ضار ، وكل ما خالفة عادة الناس أنكروه واعتبروا فاعله مجنونا أو ساحرا ؛ لأنه جاء بأمور خارقة لعاداتهم ، وأعلم بأمور غائبة<sup>(٣)</sup> .

وهنا يستند شيخ الإسلام ابن تيمية عندما كان يتحدث عن اشتراط بعض

(١) انظر النبوات ١٥١-١٦٨ و ١٨٨-١٩٠ و ٢١٩ .

(٢) السابق ٢٩٥ و ٣٠٨ ، ٣٠٩ و ٣٣١ ، ٣٣٢ و ٤٠٩ .

(٣) انظر السابق ٧١ ، ٧٢ و ٢١٤ وما بعدها .

الناظار كون المعجزة مفرونة بالتحدي والدعوى كطريق واحد لإثبات النبوة مع تجويزهم على الله تعالى فعل كل ممكн بحيث لم يبرز فرق بين ما يفعله تأييدا للنبي مما يقع استدراجا للفجار والكفار من السحرة والكهنة المشركين المضادين للنبي الجاحدين لما يأتي به اللهم إلا ما ذكروه من سلامتها من المعارض في حيز المخاطبين بها .

وهذا الاشتداد الذي ينفي به شيخ الإسلام عن أهل الكلام المشار إليهم إثبات النبوة عند التحقيق ولازم المذهب يأتي بعد بحث في بيان أن القرآن الكريم اشتمل على الأدلة والبراهين والبيانات والهدى والفرقان والحجج الصحيحة ، ولكن : (المقصود هناك الكلام على النبوة فإن المتكلمين المبتدئين تكلموا في النبوات بكلام كثير ليسوا فيه الحق بالباطل كما فعلوا ذلك في غير النبوات .. وعند التحقيق لم يعرفوا النبوة ولم يثبتوا ما يدل عليها ، فليس عندهم لا هدى ولا بینات )<sup>(١)</sup> .

ويعقب بعد أن حكى عنهم أنهم جعلوا المدلول عليه جزءا من الدليل ، وأن الدليل على هذا هو : (مجموع دعوى النبوة والخارق) فيبطل هذا من وجهين :

أحدهما : أن الخوارق التي تأتي أمام الساعة أنها من آيات الله ولو لم تكن معجزة لأحد ، فإنها تتضمن التخويف الداعي إلى الطاعة ، الناهي عن المعصية وحتى يدخل في ذلك أشرطة الساعة .

ثانيهما : أن يقال هي آيات على صدق الأنبياء فإنهم أخبروا بها ، وهي آية على ما أخبروا به وعلى صدقهم ... وأيضاً فمن آيات الأنبياء ما كان قبل ولادتهم ، وقبل إنبائهم وما يكون بعد موتهما ، فإن الآية دليل على صدق الخبر بأنه رسول الله ، وهذا الدليل لا ينحصر لا بمكان ولا بزمان ، ولا يكون لهذا الدليل إلا من جنس لا يقدر عليه الإنس كلهم ، ولا الجن ، فلا بد أن يكون

---

(١) النبوات ٢٢٥ .

جنسه معجزاً أعجز الإنسان والجن... وقولهم : ( إن المعتبر خرق عادة من أرسل إليهم ، مع أنهم لا يحتاجون بالسمعيات لأن دلالتها مشروطة عندهم بعدم المعارض العقلي باطل وقد تبين أن الشيء في نفسه إذا لم يكن دليلاً لم يصر دليلاً باستدلال المستدل به ، بل هو في نفسه دليل وإن لم يستدل به إذا كان الدليل هو المسلتم للدليل ، فدليل صدق النبي هو يدل على أنه نبي ، وأن الخبر بنبوته صدق ، وإن كان هو لا يستدل بذلك ولا يتحدى بمثلها ، وقد لا يخبر بنبوة نفسه ، ويكون له دلائل تدل على نبوته كما كانت قبل أن يولد ، وفي الأمكنة البعيدة... )<sup>(١)</sup> .

وبعد إيراد شيخ الإسلام ابن تيمية لكثير من الآيات القرآنية المشتملة على ذكر الأدلة والبراهين على صدق المرسل وجحد الناس وتکذيبهم له بعد إقامة الحجة عليهم - قال :

( فالآيات التي هي دلائل النبوة وبراهينها هي آيات من الله وعلامات منه أنه أرسل الرسول ، وكما أن الآيات هي كلامه تتضمن أخباره لعباده وأمره لهم ، ففيها الإعلام والالتزام ، فكذلك دلائل النبوة هي آيات تتضمن إخباره لعباده بأن هذا رسوله وأمره لهم بطاعته ، ففيها الإعلام والإلزام .. فالآيات التي تكون آيات للأنبياء هي دليل وبرهان - القرآن شاهد على ذلك - فحدها حد الدليل والبرهان ، وهي أن تكون مستلزمة لصدق النبي فلا يتصور أن توجد مع انتفاء صدق من أخبر أن الله أرسله ... والله تعالى سماها آيات وبراهين ، وهو اسم مطابق لسماته مطرد لا ينقض ، فلا تكون فقط إلا آيات لهم وبراهين .. وخاصتها التي تميّز بها عن غيرها أن تكون آية ودليلًا على نبوتهم ، فكل ما استلزم نبوتهم فهو آية لهم ، وما لا يستلزم نبوتهم فليس آية ، ولن泥土 مختصة بجنس من الموجودات ، تكون في جنس العلم والإخبار بغير الرب

(١) السابق ٢٩٣ ، ٢٩٤ وانظر منه ٣٢٣-٣٢٠ .

الذى اختص به ، وتكون في جنس القدرة والتصرف والتأثير في العالم ، وهي مقدورة للرب ، فله سبحانه أن يجعلها في أي جنس كان من المقدورات ولهذا تنوعت آيات الأنبياء بل النبي الواحد تتنوع آياته . . .<sup>(١)</sup>

والمقصود هنا أن الهدى والبيان والأدلة والبراهين في القرآن ، فإن الله تعالى أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ، وأرسله بالأيات البينات ، وهي الأدلة البينة الدالة على الحق وكذلك سائر الرسل ، ومن الممتنع أن يرسل الله رسوله يأمر الناس بتصديقه ولا يكون ما يعرفون به صدقه ، وكذلك من قال : إنني رسول الله فمن الممتنع أن يجعل مجرد الخبر المحتمل للصدق والكذب دليلا له وجة على الناس ، هذا لا يظن بأجهل الخلق فكيف بأفضل الناس . . ومن هنا دخل الغلط على كثير من الناس ، فإنهم لما رأوا آيات الأنبياء خارقة للعادة لم يعتد الناس مثلها أخذوا مسمى خرق العادة ، ولم يميزوا بين ما يختص به الأنبياء ، ومن أخبر بنوتهم وبين ما يوجد معتادا لغيرهم ، واضطربوا في مسمى هذا الاسم كما اضطربوا في مسمى المعجزات ، وللهذا لم يسمها الله في كتابه إلا آيات وبراهين ، فإن ذلك اسم يدل على مقصودها ويختص بها لا يقع على غيرها ، لم يسمها معجزة ، ولا خرق عادة ، وإن كان ذلك من بعض صفاتها فهي لا تكون آية وبرهانا حتى تكون قد خرقت العادة وعجز الناس عن الإتيان بمثلها ، لكن هذا بعض صفاتها وشرط فيها ، وهو من لوازمه ، لكن شرط الشيء لازمه قد يكون أعم منه ، وهؤلاء جعلوا مسمى المعجزة وخرق العادة ، هو الحد المطابق لها طردا وعكسا . كما أن بعض الناس يجعل اسمها أنها عجائب ، وأيات الأنبياء إذا وصفت بذلك فينبغي أن يقيد بما يختص بها فيقال العجائب التي أتت بها الأنبياء ، وحوارق العادات ، والمعجزات التي ظهرت على أيديهم ، أو التي لا يقدر عليها البشر ، أو لا يقدر عليها الإنس والجن ، أو لا يقدر عليها إلا الله بمعنى أنه لا يقدر عليها

---

(١) السابق ٢٢٣ و ٢٣٤ و ٢٨٧ و ٣٢٨ .

أحد بحيلة واكتساب ، كما يقدرون على السحر والكهانة ، فبذلك تتميز آياتهم عما ليس من آياتهم . . .<sup>(١)</sup>

ويخلص شيخ الإسلام ابن تيمية موقف المتكلمين مما جاء به الرسول ليلزمهم بلازمه إذ إنهم كما حكى عنهم يقولون : اطلبوا الحق بعقولكم ، ثم انظروا فيما جاء به الرسول فإن وافق ما فيها فذلك ، وإنما فاعملوا الفكر والعقل في تأويله أو تعويضه - ومقتضى ذلك عنده أن يقال لهم : ( لو لم يكن الحق فيما بينه الرسول - صلى الله عليه وسلم للناس وأظهر لهم بل كان الحق في تقديره ، للزم أن يكون عدم الرسول خيراً من وجوده إذا كان وجوده لم يفدهم عند هؤلاء علماء ولا هدى بل ذكر أقوالاً تدل على الباطل ) .

( وحقيقة الأمر أنه لا فرق عندهم بين المعجزات والكرامات والسحر والكهانة لكن هذه إذا لم تقتربن بدعوى النبوة لم تكن آية ، وإذا اقترن بها كانت آية بشرط أن لا تعارض . . . وعلم - أن عامة معجزات الرسول - صلى الله عليه وسلم - لم يكن يتحدى بها ، ويقول اتّوا بمثلها ، والقرآن إنما تحدّهم لما قالوا : إنه افتراء ولم يتحّدهم به ابتداء ، وسائر المعجزات لم يتحّدهم بها ، وليس فيما نقل تحد إلا بالقرآن لكن قد علم أنهم لا يأتون بمثل آيات الأنبياء ، فهذا لازم لها ، لكن ليس من شرط ذلك أن يقارن خبره . . . ) ، ( وقلوب كثير من الناس يجول فيها أمر النبوات وما جاءت به الرسل ، وهم وإن أظهروا تصديقهم والشهادة لهم ففي قلوبهم مرض ونفاق إذ كان ما جعلوه أصولاً لدينهم معارض لما جاءت به الأنبياء ، ولم يأخذوا عنهم الدلائل والأصول والبيانات والبراهين . . .<sup>(٢)</sup> ) .

هكذا رأينا منهجه شيخ الإسلام ابن تيمية في بيانه لوجه دلالة المعجزة على صدق مدعى النبوة والرسالة ووقفنا مع نصوصه التي صور فيها مسالك

(١) السابق ٣١٠ ، ٣١١ ، وانظر منه ١٥٨-١٤٨ و٤٢٢ و٤٢٣ وما بعدها .

(٢) السابق ٢٢٧ و ٢٩٣ .

المتكلمين في طرق إثبات النبوة وما نقد به تلك المسالك التي توصل إلى أنها إن نفعت من وجه أضرت من وجوه أخرى ، وأنها عديمة الفائدة لصاحب الإيمان الضعيف بل قد تورثه النفاق والرضا بمنهج غير منهج الكتاب والسنة مع أنها مبنية على أصول فاسدة أو ضعيفة ، وأدت بمتبعيها إلى إنكار شيء من الحق كالكرامات أو وجود السحر وأثره السيء إلى غير ذلك من خوارق أخرى ، وكما أدت بهم إلى إنكار شيء من الحق أدت بهم إلى التسوية بين جميع الخوارق ولم يقدروا على التمييز لذلك بين آيات الأنبياء وبراهين صدقهم وذلك بسبب ما التزموا من شروط في المعجزة أو الخارق الذي ثبت به نبوة الأنبياء ، ذلك أن آيات الأنبياء لا تنحصر في جنس من المقدورات ولا تحد بزمان ولا بمكان إذ منها ما يكون قبل ميلادهم ومنها ما يكون بعد موتهم ومنها ما يكون بعيداً منهم ومنها ما لا يستدلون به وإن كان دليلاً على صدقهم لأن الدليل على الصدق والحق هو دليل سواء استدل به أو لم يستدل به ، وما لم يكن دليلاً في نفسه لا يصيّره استدلال المستدل به دليلاً . وبالاختصار : فإن طرق إثبات النبوة كثيرة ومتعددة ومن اعتمد على المعجزة فقط أو قصرها على تحدي النبي والمقارنة بالدعوى ، أو كونها خارقة لعادة المخاطبين في زمن النبي المعين وسلامتها من ظهور معارض لها في زمانه من بينهم فقد غلط من وجوه :

- ١- لأن أصح الطرق تقرير إثبات النبوة من أوجه متعددة ، والمعجزة واحدة منها والجمع بين المعجزة وطرق أخرى متعددة هو الأصوب .
- ٢- أنه لا يشترط فيها التحدي بدليل عدم نقل تحدي النبي صلى الله عليه وسلم بكل معجزاته وإن كان عند التكذيب تحداهم بالقرآن الكريم ولكن من لوازمهها عدم المعارض مطلقاً وكونها خارقة لعادة الخلق جمِيعاً بحيث لا يقدر عليها من سوى الله تعالى .

- ٣- وبذلك يكون شيخ الإسلام ابن تيمية استوعب مناهج المتكلمين دراسة وتحميصاً ووافقتهم في الحق الذي فرروه ، وزاد عليهم فيما قصرُوا فيه أو

حجروده ، ورد عليهم فيما خالقو فيه أهل الحق من السلف الصالح والأئمة بما  
ابتدعواه من بدع كلامية التزموها فاقتضت منهم إنكار حق أو اتباع باطل .  
وإذا كان هذا هو حالة مع أهل الكلام فما هو حالة مع المتكلفة  
والزنادقة ؟

ذلك ما نعرفه إن شاء الله في المبحث الآتي : وبالله التوفيق .

\* \* \*

### المبحث الثالث

## رده على الغالطين في طرق إثبات النبوة من الفلسفه

إنه لما نبتت في شواطئ الإسلام الظاهرة وحياضه المتداقة وغيضاته الدائمة أشجار شوكية تؤدي من اقترب منها وتنشب في حلق من طعمها وتزكم أنف من استنشق النسم الذي مر بها ، كان على حماة هذا الدين من ورثة الأنبياء أن يفكروا في اقتلاع هذه الشجرة الملعونة في القرآن ، لأنها شجرة خبيثة يجب أن تجث من فوق الأرض ولا يكون لها قرار فيها ، إذ ظهر لهم أنها تشمل على ثمرة مرة المذاق تفسد على المسلم عقله وتحيره في دينه وتشككه في خالقه وتبعده من نهج أنبيائه والصالحين من عباده حتى يتسمم قلبه وتظلم روحه وتفسد فطرته ويتعطل مزاجه ، فإن فكر في أمره . وجد أن الشياطين قد اجتالته بعيدا عن حظيرة دينه وزينت له عبادة الأصنام من دون خالقه ، والركوع للأوثان من دون إلهه فلا يملك إن كان بقي في قلبه ذرة من إيمان إلا أن يبادر في طلب التجاة لنفسه ودينه بالتمسك بأصل الشجرة الطيبة التي أصلها ثابت وفرعها في السماء تؤتي أكلها كل حين بإذن بها ، فإن وفقه الله لذلك وأعانه انشرح صدره وقرت عينه واطمأن قلبه ورغد عيشه وسعد في الدنيا والآخرى وإنما فهو الحالك . تلكم الشجرة الخبيثة التي نبتت في الملة الإسلامية هي الفلسفة اليونانية التي سرت في أفكار وعقول أقوام يتكلمون بلغتنا ويعيشون بين ظهرانينا وربما يصلون في مساجدنا ويحييون مجالس العلم فيما ويتعاملون في أسواقنا ، وتلك أمور تزيد من صعوبة اقتلاع تلك الشجرة أو استلال تلكم النبتة ، ولكن إذا اجتمع العلم والذكاء والإخلاص في رجل تمكّن من التحيل حتى يجتثها ، وإن تلك الصفات قد اجتمعت في هذين الإمامين ، الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية - وقد رأينا في مناسبات من هذا البحث جوانب من جهودهما في قطع الينابيع المغذية لأصول تلك الشجرة بتعريفتها من أوراقها وفضح المتمسكون بجذعها بعزلهم وكشف ما لحقهم في دينهم

وعقولهم من جراء ذلك التمسك وما صحبه من تذوق لتلك الشمار المستحملة على السم الزعاف ، كما سبق لنا في الفصل الماضي أن تبين لنا شيء من جهود الإمام الغزالى في الرد عليهم في النبوات خاصة<sup>(١)</sup> . ونريد أن نرى في هذا البحث قدرًا من جهود شيخ الإسلام ابن تيمية في هذا السبيل إن شاء الله .

ولئن كنا قلنا بأن الإمام الغزالىقرأ علوم الفلسفة من باب حب الاطلاع والغيرة على الإسلام لما رأى عندهم من إعجابهم بمعارفهم وإزارائهم بغيرهم من الأذكياء حتى عرف مقاصدهم بطبقاتهم ، وكثرة اختلافاتهم وتفرقهم في العقائد والأفكار وكثرة ردود بعضهم على بعض وتبرأ اللاحق من السابق الأمر الذي جرأ عليهم وحكم بتهافتهم وكثرة تناقضهم وخصوصا في الإلهيات التي خاضوا فيها بدون نور يستضاء به إلا زبالة عقولهم القاصرة وقرانهم الفاتحة التي لا تنتج إلا تجارة خاسرة باشرة - لئن كان ذلك هو مقتضى ما فهمناه من موقف الإمام الغزالى منهم ، فإن الذي فهمناه من حال شيخ الإسلام ابن تيمية أنه بعد أن تصلع من علوم الكتاب والسنة وتدرع بأساليب الجدل والمناظرة المستنبطة منها ومن العلوم العقلية المساعدة أخذ في قراءة علومهم والتعمن في ثمار عقولهم ، ثم نظر في مقالاتهم ومؤداتها وفحص كتب الآخذين عنهم والمتأثيرين بهم من أهل الملة الإسلامية حتى توصل إلى أن ما قام به الإمام الغزالى لا يكفي لعظم ضرر رواج هذه العلوم والأفكار والمعارف التي لا تستند في كثير من أصولها وأقيستها إلا إلى جهد بشري متناقض وبالتالي لا يفيد تبيين مقاصدهم الزائفة ولا توسيع تناحرهم وافتراقهم وحتى لا يغنى إظهار تهافتهم واستخدام التشويش دون إظهار وجه الحق من الباطل<sup>(٢)</sup> .

(١) انظر النبوات ٣٩ و ٧٣ و ١١٥ و ١٢٤ و ١١٧ ، والتهافت ٢٢٦ وما بعدها ، ومقاصد الفلسفة ٣٧١ وما بعدها وقارن بما في إثبات النبوات لابن سينا ٥٣ وما بعدها .

(٢) انظر الرد على المنطقيين ١٣٨ و ٣٠٣ و ٤٣٧ وما بعدها ، ونقض المنطق ٢٦ و ٣٢ و ١١٢ ، ومجموع الفتوى ١١٨ / ٤ وما بعدها و ١٢١ وما بعدها وبغية المرتاد ٢٣٤ وما بعدها ٤٤٨ وما بعدها .

فلما توصل إلى ذلك أخذ في الرد عليهم بعرض فكرتهم وتوضيح مدلولها ثم إبطال ما نصت عليه أو دلت عليه من الباطل حتى بان وجه الحق مؤيدا بالبراهين العقلية والنقلية وأضحي الباطل مردودا أو منقوضا<sup>(١)</sup>.

والذى يهمنا هنا أن شيخ الإسلام ابن تيمية نقد وبشدة مصادر المعرفة عند الفلاسفة القدماء والمتألفسة من أهل الإسلام خاصة لتقليدتهم لأولئك في وثيتم العقدية وعبادتهم لأصنامهم الفكرية بعد أن جاءهم الله بالنور والهدى<sup>(٢)</sup>.

وإن أعظم بيان له عليهم هو بيانه أن الفلسفة والشريعة الإسلامية لا يمكن اتفاقهما لأن الفلسفة تقول بالعقل العشرة أو النفوس التسعة والفيض وتنفي إرادة الله وعلمه بالجزئيات وتنكر حشر الأجساد ومعاد الأبدان والعذاب الحسي إلى غير ذلك مما كفراهم به أدرى الناس بحقيقة أقوالهم من علماء المسلمين<sup>(٣)</sup>.

ويعنينا في هذا البحث أن نأتي بما يدل من نصوص شيخ الإسلام ابن تيمية على بيانه لأوجه الغلط عندهم في طرق إثبات النبوة ونحاول توضيح صورة ذلك حسب الإمكان إذ إن الفلاسفة الأقدمون كانوا في بيئات لا تعرف النبوة وإن بلغهم شيء من فطر الأنبياء وأدابهم الشرعية وأحكامهم الدينية فإنما يكون ذلك على وجه مجمل يحتاج إلى تفصيل وبيان ، ولا بيان عند من عاصروهم من أهل الكتب من اليهود والنصارى لكثره جهلهم بدينهم وابتداعهم في شرعهم وانحرافهم عن مناهج الأنبيائهم<sup>(٤)</sup>.

**(وهؤلاء المتألفسة الدهرية عندهم أن الله لا يفعل شيئاً بمشيئته ،**

(١) انظر نقض المنطق ٣٢ والجواب الصحيح ١ / ٣٤٠ وما بعدها .

(٢) الفتاوی ٤ / ١٢١ ونقض المنطق ٤٩ و ٨١ .

(٣) انظر الفتاوی ٤ / ٩٩ - ١٠٠ و ٩ / ١٤ - ١٦ و ١٥١ ، ١٥٢ ، ٣٥٢ / ١٢ و ٣٥٣ والرد على المنطقين ٣٦٩ .

(٤) انظر نقض المنطق ٢٦ وما بعدها والجواب الصحيح ١ / ٣٤٠ - ٣٥٣ .

ولا يجيز دعاء الداعي ، بل ولا يعلم الجزئيات ، ولا يعرف هذا الداعي من هذا الداعي ، ولا يعرف إبراهيم من موسى من محمد وغيرهم بأعيانهم من رسليه ، بل منهم من ينكر علمه مطلقاً كأرسطو وأتباعه ، ومنهم من يقول : إنما يعلم الكليات كابن سينا وأمثاله<sup>(١)</sup> .

( وأبعد هؤلاء عن النبوة المتكلسفة والباطنية والملاحدة ، فإن هؤلاء لم يعرفوا النبوة إلا من جهة القدر المشترك بين بني آدم وهو المنام ، وليس في كلام أرسطو وأتباعه كلام في النبوة ، والفارابي جعلها من جنس المنamas فقط ، ولهذا يفضل هو وأمثاله الفيلسوف على النبي ، وابن سينا عظمها أكثر من ذلك<sup>(٢)</sup> .

وفي معرض بياني لجهلهم جميعاً بما جاء به النبي يقول :

( ومنهم من ينكر خرق العادة ، أن يظهر على يد غيرنبي - يعني أهل علم الكلام - ومنهم من لا يفرق بين الولي والساخر ، إلا بير هذا ، وفجور هذا ، ومنهم من يطرد ذلك في النبي لا سيما متكلسفة اليونان ، فإنهم من أجهل الناس بأمر النبوة ، إذ كانوا لم يأخذوها من العلم بصدق الأنبياء ، وبما جاءوا به من الآيات والبراهين والعلم بصفاتهم ، وإنما أخذوها من القياس على المنamas ، فجوزوا فيها مثل ما يجوز على النائم من الأحلام والتخيل ، وما يصيب أهل المرة السوداء مما يشبه ذلك .

وهذا هو الموجود في عامة أتباع أرسطو ، ولكن متأخر لهم كابن سينا ضم إلى ذلك تصرفه في هيولى العلم ، لما بلغه من خوارقهم الفعلية التي لم يكن يعرفها أولئك ، إذ كان علم أرسطو هو ما كان يعلمه قومه من اليونان ، وهم أمة أولاد يافث ، لم يكن فيهم ما في أولاد سام ، كهود ، صالح ، وغيرهما ، ثم أولاد إبراهيم الخليل الذي وعده الله أن يجعل في ذريته النبوة

(١) الجواب الصحيح ١/٣٥٣ .

(٢) النباتات ٢٤٨ وانظر نقض المنطق ١١٢ .

والكتاب ، حتى يكون علم النبوة مشهوراً فيهم . . . )<sup>(١)</sup> .

وما دامت البيئة التي وفدت منها الفلسفة لا تعرف طرق إثبات النبوة بالبراهين العلمية والنظر في الدلائل العقلية والعيانية التي أبقاها الله تعالى شاهدة على صدقهم وتأييده لهم ، وإهلاكه وإيادته لمن كذبهم وعادهم من الأمم التي بعثوا فيها فإن الحق لا يطلب من جهتهم إلا ولا يظن أن الجل الممحض يورث علما ، لذلك كانت وثنية العرب خير منهم واليهود والنصارى بعد تبديلهم لكثير من كتبهم وتحريفهم لنصها أو معناها خير منهم ولذلك فإن الله تعالى إذا خاطب أمثال هؤلاء الذين انقطعت صلتهم بالأنبياء قرروا ممتالية حتى كان جنس النبوة وما يختص به الأنبياء مجھولاً عندهم خاطبهم بما يثبت هذا الجنس وإذا كذبوا بنبيهم المبعوث لهم كانوا مكذبين بجنس النبوة لأن تكذيبهم إنكار لوجود الجنس أو جحود وتعمد لترك النظر المفضي للعلم الضروري العلمي الذي يثمره الاعتبار والتفكير في مسالك أحوال هذا المدعي وتفهم ما جاء به ومدى مطابقته للفطرة والمعرفة الذي جبل الناس على معرفة استحسان اتباعه ومحبته )<sup>(٢)</sup> .

أما أهل الكتاب فإن الله يخاطب المنكرين منهم لنبوة المعين بإثبات نبوةنبي  
بعده استدلالاً عليهم بنصوص ذلك النبي وأحواله وما ثبتت به نبوته هو عندهم كما سنتى عليه إن شاء الله في باب إثبات نبوة محمد صلى الله عليه وسلم )<sup>(٣)</sup> .

ومن هنا اشتد نكير شيخ الإسلام ابن تيمية على من قلد هؤلاء الفلاسفة الجاهليين من الفلاسفة الإسلاميين واتهمهم بمخالفة العقل والشرع في كثير من الأمور التي اتبعوهم فيها ولم يحصلوا طائلاً من متابعتهم فيما وافقوه من الحق لإمكان تحصيله دون الأخذ بمسالكهم علماً أن أهل الكلام بداع التعصب

(١) الجواب الصحيح ٦/٤٩٨-٤٩٦ وانظر ١/٣٤٤-٣٤٧ .

(٢) انظر النباتات ٢٢٨-٢٣١ ، والفتوى ١٩/١٨٥ ، والرد على المنطقين ٣٦٩ ، ٣٧٠ .

(٣) انظر الفتوى ٩/١٥ و ١٩/١٨٦ وما بعدها والرد على المنطقين ٥٣٨-٥٣٩ ، والصفدية ١/١٣٤ والنبوتات ٢٢ ، ٢٣ ، ٨١ و ٢٤٣ وما بعدها . وشرح الأصفهانية ١٩٤ ، ١٩٥ .

ضدتهم قد أنكروا الحق الذي معهم . وهذا من بدعهم التي ركبوا بها وشنعوا عليهم بسببها<sup>(١)</sup> ، وإلا فقول : ( هؤلاء الفلاسفة شر من قول هؤلاء كلهم - يعني الوثنين من العرب في الجاهلية واليهود والنصارى - إذ العرب مع قولهم بأن الملائكة بنات الله فإنهم مقررون بأن الله خالق كل شيء - أما الفلسفه : ( فإن الملائكة عند من آمن بالنبوات منهم هي العقول العشرة ، وتلك عندهم قديمة أزلية ، والعقل رب كل ما سوى الرب عندهم ، وهذا لم يقل مثله أحد من اليهود والنصارى ومشركي العرب .

لم يقل أحد إن ملائكة رب العالم كله . - وهؤلاء : يقولون : إن العقل الفعال مبدع لما تحت فلك القمر - وهذا أيضاً كفر لم يصل إليه أحد من أهل الكتاب ومشركي العرب )<sup>(٢)</sup> ، ( وما أخبر به الأنبياء ينافق قول من قال عن الأنبياء إن الذي رأوه من الملائكة إنما هو ما يخيل في نفوسهم ، وإن الذي سمعوه إنما سمعوه في نفوسهم ، فإن كان مقصوده أنهم أرادوا بما أخبروا به هذا ، فهذا كذب صريح عليهم لا حيلة فيه .

وإن كان مكذباً لهم يقول :

إنهم لم يروا شيئاً ، أو أنهم غلطوا فيما أخبروا به من ذلك ، فهذا ليس مقام من يفسر كلامهم ويبين مرادهم ، كما يزعمه هؤلاء المتكلسفة الذين يتكلمون على النبوة بما يدعون أنه تفسير لها .

ومقصود هنا بيان كذبهم على الأنبياء وأن النبوة ليست كما يدعون )<sup>(٣)</sup> ، وقد أوضح شيخ الإسلام وجه ذلك في مناسبات سابقة إذ يقرر عليهم دائماً أن الأنبياء عدد كثير متبعادون في الأزمان والأماكن ، وما جاءوا به يشهد أنهم في غاية العلم والكمال والنصح للخلق والرحمة بهم لقصدهم لذلك ولأمر الله

(١) انظر الفتوى ٩٩/٤ و ١٠٠ والرد على المنطقين ١٣٨ وما بعدها .

(٢) الرد على المنطقين ١٠٢ ، ١٠٣ و ١٨١-١٨٧ .

(٣) السابق ٤٩٩ .

تعالى لهم به ، وهذا جنسه متواتر عند عامة عقلاه الأمم الذين وصلت إليهم النبوات أو أخبار الأنبياء ولو على سبيل الإجمال ، الأمر الذي يشهد بكذب هؤلاء الفلاسفة عليهم ويحكم بجهلهم وسوء قصدهم<sup>(١)</sup> : ( وإنما المقصود أن نعرف أن ما يفسر به الملائكة والوحى مما يعلم بالاضطرار من دين الرسول أنه منافق لما جاء به ، فعلم أن ما يثبتونه من النبوة لا حقيقة له وأن ادعاءهم أن علم الأنبياء إنما يحصل بالقياس المنطقي وإما باتصال نفسه بالنفس الفلكلية من أبطل الكلام<sup>(٢)</sup> .

فيهذا يكون شيخ الإسلام ابن تيمية بين لنا الأمور الآتية كما صرحت النصوص السابقة بها :

أـ الفلاسفة القدماء أعظم أهل الأرض جهلا بما جاء به الأنبياء بعد اليونان التي انطلقت منها فلسفتهم من مهبط الديانات ، وما وصل إليهم أمور مجملة عن طريق أهل الكتاب المحرفين لدينهم ، ومن جاء منهم إلى بلاد الشام وماجاورها وإن كان أحسن حالا وخبرة من غيره فلا يصل بفلسفته وما حصله عن أهل الكتاب إلى درجة مشركي العرب واليهود والنصارى بعد التحرير إذ هؤلاء يقررون بأن الله خالق كل شيء وإن عبدوا غيره جهلا وقد علموا جنس النبوات ويستحسنون مسالك المتدلين والمتحنفين والرهبان اعتقادا منهم أنه من أمور النبوة وعادات الأنبياء وسننهم وفطرتهم .

أما الفلاسفة فيعظمون مع جهلهم بجنس الأنبياء وبعدهم بما جاءوا به الكواكب والأصنام والأوثان المضورة مع ادعائهم الحكمة والعلم الذي أوصلهم فقط إلى القول على الله تعالى مالا يعلمون وما لم ينزل به سلطانا<sup>(٣)</sup> .

بـ - ونتج عن جهلهم وكفرهم المشار إليه غلط عظيم في الاعتقاد في النبوات وما يتصل بها من وسائل المعرفة الغيبية إذ جعلوا الملائكة مع كونها

(١) انظر الفتاوى ١٥/٩ وما بعدها و١٢ ، ٣٥٢/٣٥٣ ، ٣٢٠/١٧ و٣٢٠/١٢ .

(٢) الرد على المنطقين ٥٠٠ وانظر نقض المنطق ٢٦ و٨٣ و١١٢ .

(٣) انظر شرح الأصفهانية ١٤٢-١٤٠ والنبوات ١٥٨ والجواب الصحيح ١/٣٤٤-٣٥٤ .

مربوبة من الله تعالى ربة تفيف بالمعارف والعلوم بلا إرادة ولا مشيئة وهذا يعني أنها لا تخصل أحدا دون أحد بعلم مخصوص بل من كان عنده استعداد روحي نفسي للقبول عنها فاض عليه من قبلها ما يتهيأ له من واهب الصور وما تحت فلك القمر وهذا بلا شك يخالف عقيدة الإرادة والمشيئة الإلهية التي تختص من شاءت بما شاءت ومن ذلك النبوة . وكذلك يخالف العقيدة في الملائكة أنهم جنود الله تعالى أحيا ناطقون يدبرون بأمر الله تعالى وإرادته أمور الخلق العلوي منها والسفلي ومن ذلك تبليغ وحيه إلى من خصه برسالاته واصطفاه لهدایة خلقه<sup>(١)</sup> .

جــ فالعقيدة الصحيحة والفطرة السليمة في النبوات : ( بخلاف ما عليهــ المتكلسفة ، فإن النبيــ عندهم من جنس غيره من الأذكياء الزهاد لكنه قد يكونــ أفضلــ ، والنبوةــ عندهمــ جزءــ منــ الفلسفة ، وهذاــ هوــ الضلالــ العظيمــ ، فإنــ الفلسفةــ كلهاــ لاــ يصيرــ صاحبهاــ فيــ درجةــ اليهودــ والنصارىــ بعدــ النسخــ والتبديلــ فضلاــ عنــ درجتهمــ قبلــ ذلكــ ، فضلاــ عنــ درجةــ المؤمنينــ - أهلــ القرآنــ كالصحابــةــ والتابعــينــ فضلاــ عنــ درجةــ واحدــ منــ الأنبياءــ فضلاــ عنــ الرســلــ ، فضلاــ عنــ أولــيــ العزمــ منهمــ ، بلــ غايةــ أذكياءــ الناســ وأزهدــ الناســ أنــ يكونــ مشبهاــ للتابعــينــ بــ إحسانــ للسابقــينــ الأولــينــ )<sup>(٢)</sup> .

فما عند المتكلّفة من ذكاء و معارف و حكمه و تزهد و ارتياض لا يساوي في نظر شيخ الإسلام ابن تيمية درجة أقل الناس عنده درجة في الخير والعلم ، وهم اليهود والنصارى و مشركون العرب حيث لم ينفعهم ما عندهم من فلسفة في معرفة درجة النبي ومكانته في العلم الخاص والقرب من الله تعالى إلى غير ذلك من الفروق الكثيرة بينه وبين غيره من الأذكياء والقطناء وال مجرمين وأصحاب النظر وسائل البشر<sup>(٣)</sup> .

<sup>(1)</sup> انظر النبوات ١٦٥-١٥٧ و ١٣٥-١٤٩.

(٢) الرد على المنطقين ٥١٣ ، ٥١٤ .

(٣) انظر شرح العقيدة الأصفهانية ١٤٠، ١٤١، ١٦٠ و ١٦١ والنبوات ٣٩.

د ويتدرج شيخ الإسلام ابن تيمية مع هؤلاء المتكلّفة الذين إن أقرّوا بإمكان كمال النوع البشري بالنبوة فإنّهم في الحقيقة لم يعترفوا للأنبياء إلا بصفات مشتركة بين النوع مشهورة في جنس الآدميين مؤمنين وكافرين ، وفي ذلك من هضم مقام النبوة والجهل بها ما لا يخفى حيث إنّهم في حصرهم لطرق العلم جعلوا النبوة : ( من جنس ما يكون لبعض الناس إذا كان فيه ذكاء وزهد . ثم هؤلاء المتكلّفة في الإرادة صاروا فرقا ، أما ابن سينا وأمثاله من الملاحدة فإنّهم يأمرُون بهذا - يعني يوجّبون النبوة للمصلحة والسياسة - مع سائر إلحادهم من نفي الصفات ، وقدم الأفلاك ، وإنكار معاد الأبدان ، وجعل النبوة تناول بالكسب كالذكاء والزهد ، وإنما يفِيض عليها فيوض من العقل الفعال فيخرج من دين المسلمين واليهود والنصارى )<sup>(١)</sup> .

فشيخ الإسلام ابن تيمية يكفرُ الفلسفه بمسائل تزيد على ما كفّرُهم به الإمام الغزالى<sup>(٢)</sup> ، ويهمه كثيراً مناقشتهم في الخصائص الثلاث التي أضاف إليها ابن سينا على المتقدّمين من الفلسفه . إذ يرى أن هذة الخصائص وإن كان النبي يختص بالدرجة العليا فيها ويتفوق جميع البشر في قوى النفس والعلم والعقل فإن الفلسفه غالطون في إثبات النبوة بها أو عزو خوارق العادات التي تكون للأنبياء إليها ؛ إذ إنه يحصل للرجل الصالح من الكرامات ما يقع له من الله تعالى به الخوارق والعجائب إكراماً له وإظهاراً لاتباعه لنبيه الذي يعد ذلك كله من علامات صدقه وشاهداً على بره ، بل إنه قد يحصل لبعض العوام من المعونة والإنقاذ من المضائق والمهالك ما يدل على لطف الله بهم وإيقاع العجائب والغرائب الخارقة للعادة لهم . فبم يتميّز النبي عن الولي والرجل الصالح والعارف عندهم - والكل تكون له خوارق وقوى في العقل والنفس القدسي والروح الإيماني ما يقع له به ذلك بإرادة الله تعالى ومشيّته ؟

(١) الرد على المنطقين ٥٢٠ وانظر الصفديه ١٥٦-١٦١ .

(٢) انظر السابق ، ٥٢٣ ، ٥٢٤ .

فعلى منهجهم لا يمكن إثبات ما يختص به النبي عن الولي والعارف عندهم من النبي المؤيد بالمعجزات على أن ما ذكروه من الخوارق ليس في مقدور النبي ولا غيره تحصيله بقوى النفس ولا بغير ذلك من الخصائص<sup>(١)</sup> ، وحتى الساحر والكافر وأهل الدجل عموماً مع كفرهم وإلحادهم وبعدهم من الخير لهم خوارق بقوى نفوسهم وعلومهم التي هي من علوم الشر المكتسبة فبأي شيء يتميز خارق النبي أو خاصته من خارق الساحر والكافر؟

إنه لا يمكن على مقتضى مسلكهم إثبات النبوة بفارق محمد يتميز به النبي من الساحر والكافر إلا النظر في أحوالهم من حيث طيب النفس الذي يتتصف به النبي ، وخبثها الذي هو سجية الكافر والساحر وهذا وإن كان الواقع يشهد له لا يمكن جعله طريقة لإثبات النبوة إذ ليس ظهوره مما يستوي فيه الناس حتى تقوم عليهم به الحجة<sup>(٢)</sup> .

هذا مجمل نقده لهم قدمناه بين يدي نصوصه التي لا يمكن جلبها بألفاظها لكثرتها وتكرارها في مؤلفاته الكثيرة ورسائله العديدة .

ولكن ما لا يدرك كله لا يترك كله ، وحسبنا هنا ما يوضح وجه غلطهم في إثبات النبوة .

يصدر شيخ الإسلام ابن تيمية جوابه عن السؤال الذي وجه إليه عن رجل مسلم يقول بأن معجزات الأنبياء صلى الله عليهم وسلم قوى نفسانية - بقوله : (هذا الكلام : باطل ، بل هو كفر يستتاب قائله ويبين له الحق ، فإن أصر على اعتقاده بعد قيام الحجة الشرعية عليه كفر ، وإذا أصر على إظهاره بعد الاستتابة قتل) .

وهو من كلام طائفه من المتكلمين ، والقرامطة الباطنية والإسماعيلية ونحوهم ، كابن سينا وأمثاله ، وأصحاب رسائل إخوان الصفا ، والعبيديين

(١) انظر الصفدية ١٣٤ / ١٧٦ و ١٧٧ .

(٢) انظر النبات ١٥٨-١٥١ وشرح العقيدة الأصفهانية ١٤٠ .

الذين كانوا بمصر من الحاكمة وأشباههم .. )<sup>(١)</sup> ، ( وهؤلاء الملاحدة من المتكلفة والقرامطة ومن وافقهم يقولون : إن النبوة لها ثلات خصائص من قامت به فهونبي - والنبوة عندهم لا تقطع بل يبعث الله بعد كلنبي نبيا دائمًا ، وكثير منهم يقول إنها مكتسبة .. ) ، وبعد أن نص على أسماء رجال من متفلسفة المتصوفة الذين ذكر عنهم طلب النبوة وادعاء ما يدل على ذلك من الكفر<sup>(٢)</sup> حكى الخصائص المذكورة باختصار فقال :

**الخاصة الأولى :** أن يكون له قوة قدسية ، وهي قوة الحدس ، بحيث يحصل له من العلم بسهولة ما لا يحصل لغيره إلا بكلفة شديدة . وقد يعبرون عن ذلك بأنه يدرك الحد الأوسط<sup>(٣)</sup> من غير احتياج إلى ما يحتاج إليه من ليس مثله ، وحاصل الأمر أنه أذكي من غيره ، وأن العلم عليه أيسر على غيره .

**الخاصة الثانية :** قوة التخييل والحس الباطن بحيث يتمثل له ما يعلمه في نفسه فيراها ويسمعها ، فيرى في نفسه صوراً نورانية هي عندهم ملائكة الله ، ويسمع في نفسه أصواتاً هي عندهم كلام الله ، من جنس ما يحصل للنائم في منامه ، ومن جنس ما يحصل لبعض أهل الرياضة ، ومن جنس ما يحصل لبعض الممرورين الذين يصرعون . ويقولون : إن ما أخبرت به الرسل من أمور الربوبية واليوم الآخر إنما هو تخيل وأمثال مضمونة ، لا أنه إخبار عن الحقائق على ما هي عليه .

**الخاصة الثالثة :** أن تكون له قوة نفسانية يتصرف بها في هيولى العالم ، كما أن العائن له قوة نفسانية يؤثر بها في المعين ، ويزعمون أن خوارق العادات التي للأئياء والأولياء من هذا النمط )<sup>(٤)</sup> .

(١) الصفدية ١ / ١ ، ٢ .

(٢) السابق ٦٣ .

(٣) انظر الرد على المنطقين ١٣-٧ .

(٤) الصفدية ١ / ٦ ، ٧ ، وانظر الفتاوى ٩ / ١٤-١٦ والنبوات ٣٩ و ١٥٨ ، ١٥٩ و ٢٢٦ و ٢٤٨ ، ٢٤٩ وانظر الإشارات والتبيهات لابن سينا ٤ / ٤-٨٥٣ .

ولما كان المتفلسفة ينكرن المعجزات الخارجة عن قوانين الطبيعة مثل اشراق القمر وانفطار السماء وانقلاب العصا ثعبانا يبتلع العصي والجبال وغير ذلك مما هو معلوم من معجزات الأنبياء جعلوا معجزات الأنبياء خاضعة لمقتضى الطبيعة وما في الأعيان من القوى الطبيعية والخصائص المؤثرة لذا قالوا : ( إن النبوة هي من نوع قوى التفوس - كما أسلفنا - وأن المعجزات هي قوى نفسانية حتى يجعلونها هي سبب ما أحدثه الله من آيات الأنبياء )<sup>(١)</sup> .

وهنا يلطف شيخ الإسلام ابن تيمية سياق الكلام في الرد عليهم بمدخل يقول فيه من باب ذكر واقع يدعونه وإن كان لا يفدهم شيئاً فيقول : وهم ( وإن كانوا مع هذَا يعظمون الأنبياء ويوجبون طاعة نواميسهم ، ويأمرُون بقتل من يخرق النواميس ، ويقولون : إنهم وضعوا للناس قانوناً من العدل به يعيش الناس في الدنيا ، فهم فيما يخبرون به من صفات الأنبياء يؤمنون ببعض الكتاب ويُكفرون ببعض ، كما أخبر الله تعالى ، فيؤمنون ببعض الصفات التي اتصف بها الأنبياء صلوات الله عليهم وسلمه وببعض ما أتاهم الله من الفضائل ، ويُكفرون ببعض )<sup>(٢)</sup> .

والذي يؤمنون به من الحق يحمدون عليه ويقررون عليه ولا يعتدُّ عليهم في نظر شيخ الإسلام ابن تيمية برد جملة ما يقولونه لکفراهم بالبعض أو لإنكارهم ما لا تدركه عقولهم ، بل طلب الحق يوجب قبول ما أقرروا به والرد عليهم فيما قصرروا عنه من الحق أو أنكروه بعقولهم القاصرة ولذا قال :

( والذي يثبتونه للأنبياء قد يحصل لرجل الصالح العالم ، والمخاطبات والمكاشفات التي يثبتونها للأنبياء تحصل لكثير من عوام الصالحين ، وما أثبتوه من الحق فهو حق ، لكن كفراهم فيما كذبوا به من الحق ، فنقول : ما وصفوا به الأنبياء من أن لهم خصائص في العلم والقدرة والسمع والبصر امتازوا بها حق ، لكن دعواهم أن منتهئ خصائصهم ما ذكروه باطل ، فتحن

(١) الصفدية ١/١٣٤ وانظر الفتاوي ١٢/٣٥٢ ، ٣٥٣ .

(٢) السابق ١/١٣٥ وانظر النبوات ٣٨ ، ٣٩ .

لا ننكر أن الله تعالى يخص النبي بقدرة قدسية يعلم بها ما لا يعلم غيره ، ولا ننكر أيضاً ما يمثله الله له إما في اليقظة وإما في المنام من الأمور الصادقة المطابقة للحقائق ، ولا ننكر أيضاً أن الله قد يجعل في النفوس قوى يحصل بها تأثير في الوجود<sup>(١)</sup> . وكون السلف والفقهاء وجمهور العقلاة يقولون : (إن الله جعل في الأعيان قوى وطبائع تحصل بها الآثار)<sup>(٢)</sup> ، لا ينكر لا في العقل ولا في الشرع ومن أنكره من نظار المتكلمين جاء بقول ضعيف : (مخالف للشرع والعقل)<sup>(٣)</sup> ، (ولكن دعوى المدعى أن معجزات نبينا أو غيره من الأنبياء هي من هذا الباب بهتان عظيم)<sup>(٤)</sup> .

(إذا تبين هذا فيقال : الكلام على هؤلاء من وجوه :

أحدها : أن يقال : قولكم هذا قول بلا علم ، وهو قول لا دليل على صحته ، وهذا يقال قبل الجزم ببطلان قولهم .

فإنهم - أولاً - يطالبون بالدليل الدال على صحة قولهم ، وليس لهم على ذلك دليل أصلاً ، بل عامة ما يعتمدون عليه التجويز الذهني ، والذي قرره ابن سينا وأمثاله ليس فيه ما يدل على أن هذا هو الواقع ، بل غاية مطلوبهم تجويز ذلك وإمكانه ، مع أن ذلك باطل .

وأيضاً ، فإن ثبات قوى النفوس لا يوجب مثل هذه الآثار ، ولا ريب أن المعجزات المعلومة عند المسلمين واليهود والنصارى مما اتفق الناس على أن قوى النفوس لا تقتضيها .

والفلاسفة يسلمون بذلك ، لكن إنما يقررون من المعجزات بما يظنون أنه يمكن إحالته على قوى النفوس ، كإنزال المطر . . .<sup>(٥)</sup> .

(١) الصدفة / ١٣٥ ، ١٣٦ .

(٢) السابق ١٣٦ .

(٣) السابق ١٣٦ .

(٤) السابق ١٣٦ .

(٥) السابق ١٦٣ ، ١٦٤ .

ومع أن أهل الحق يقرن بالأسباب وقوى النفوس فإن :

الوجه الثاني : عند شيخ الإسلام ابن تيمية في إبطاله نسبتهم ما يقع من خوارق العادات إلى قوى النفس أو الطبيعة أو العنصرية أو الفلكية أو الجسمانية إذ لا يمكن إدخال خوارق العادات التي تكون للأنبياء تحته ؛ ذلك أن قصارى ما ذكروه أمور ممكنته بالعادات<sup>(١)</sup> ، ( وهذا بخلاف انفلاق البحر الثاني عشر فرقا كل فرق كالطود العظيم وانقلاب العصا حية ، ونزول المن والسلوى ، وانفجار الثنتي عشرة عينا من الحجارة ، ومثل نبع الماء من بين الأصابع ... )<sup>(٢)</sup> .

وإذا كان ما ذكروا تجويفه وإمكان إحالته إلى قوى النفوس والطبيعتيات والعاديات لا يرقى إلى خوارق الأنبياء لا في القدر والجنس حكمنا أنه لا دليل لهم على أن هذه الآثار التي تفوق الحصر عند اليهود والنصارى وال المسلمين من قوى النفس : ( وعلى هذا فيكونون منكرين لجنس الخوارق ، وهذا هو أصلهم الفاسد )<sup>(٣)</sup> .

الوجه الثالث : أن يقال : الخوارق ثلاثة أنواع منها ما هو من جنس الغناء عن الحاجات البشرية ، ومنها ما هو من جنس العلم الخارج عن قوى البشر ، ومنها ما هو من جنس المقدورات الخارجة عن قدرة البشر<sup>(٤)</sup> .

وكل ذلك يفعله الله تعالى بأنبائه تأييدا لهم وتصديقا حتى لا يطبع طامع في جنس علمهم أو استغناهم بالله أو ما يوقعه لهم من عجائب التصرف في المادة وعناصرها . وهذه الأمور إنما ذكروا سبب مثلها ، ( أما سبب انقلاب العصا حية وخروج الناقة من الأرض وأمثال ذلك فهم معترفون بأنه غير ممكن ولا يمكنهم إحالة سببه إلى قوى النفس )<sup>(٥)</sup> .

(١) انظر السابق ١٧٤-١٨١ .

(٢) السابق ١٨٢ .

(٣) السابق ١٨٢ وانظر النبوات ٣١٥ وبغية المرتاد ٣٨٠-٢٨٧ .

(٤) السابق ١٨٣ وانظر شرح الأصفهانية ١٤٤-١٤٦ .

(٥) السابق ١٨٣ وانظر ما بعدها .

(الوجه الرابع : أن يقال النوع الذي يقولون عنه إنه لقوى النفس يؤثر تأثيرا لا يدعون أن تأثيره يبلغ إلى أن ينزل ماء الطوفان الذي غرق أهل الأرض...<sup>(١)</sup> ، ولا غير ذلك مما جاء في القرآن الكريم من أنواع الخوارق التي أهلك الله بها من كذب رسلي أو أكرم به أنبياءه من إحياء الموتى على أيديهم ..<sup>(٢)</sup> : ( فتبين أنهم معترفون أن هذه الأمور لا يمكن إضافتها إلى قوى النفس )<sup>(٣)</sup> .

وفي الوجه الخامس إلى العاشر في الرد عليهم بين لهم وجود الملائكة والجن وما لها من قدرة على توصيل العلوم والتأثير في الموجودات بقدرة الله تعالى وإرادته ، وأن السحرة والكهان يخدمون الجن في أغراضهم الخبيثة ، والملائكة عباد مكرمون يطيعون الله تعالى وينزلون بأمره إلى عباده على مقتضى إرادته ومن ذلك الوحي للأنبياء وتأييدهم بالمعجزات والدلائل والآيات الشاهدة بصدقهم وإعانتهم في أمورهم وجهادهم وغير ذلك مما هو متواتر عند أهل الملل<sup>(٤)</sup> .

ولعل شيخ الإسلام ابن تيمية أحس أنه أطيب في هذه الردود فأراد أن يلخص للقارئ مما ذكره جملة مختصرة تكون في حيز الحفظ والفهم حتى يخرج بفائدة ثابتة عن حقيقة معتقد المتكلفة في النبوات وطرق إثباتها فقال : ( والمقصود هنا أن الأنبياء خصمهم الله بفضائل ومحاسن ومكارم أخلاق يميزهم بها عن غيرهم ، فمن قال : إن الله خص النبي بقوى في نفسه ، وأراد بذلك إثبات خصائص وفضائل له فهذا حق ، وإن قال إن هذه الشخصيات تكون أساسا لخوارق عادات يكرمهم الله بها وتكون معجزات وكرامات ، أو قال نفس هذه الشخصيات والفضائل مما خرقت له فيها العادة ، فهذا مما لا ينكر .

(١) السابق ١٨٣ وانظر ما بعدها .

(٢) انظر السابق ١٨٤-١٨٧ .

(٣) السابق ١٨٧ .

(٤) انظر السابق ١٨٧-٢٢٨ .

ولكن يبقى الكلام في أمور :  
أحدها : أنه لا يظن أن جميع خوارق العادات هذها سببها ، فإن هذها باطل  
قطعا ..

الثاني : أنه لا يظن أن هذها هو مجرد النبوة ، وأن من حصلت له هذها  
الخصال التي ذكروها فقد صار نبيا ...

الثالث : أن نعرف أن النبوة لا تناول باكتساب الإنسان واستعداده كما تناول  
بذلك العلوم المكتسبة والدين المكتسب ..

والمقصود هنا أن نبين أن ما أثبتته هؤلاء في فضائل الأنبياء الثابتة فهو  
حق ، ولكن جهلهم وكفرهم فيما أنكروه وكذبوا به وما قالوه من الباطل من  
هذه الوجوه الثلاثة وغيرها ، فالوجهان الأولان الباطلان أبطلوا بهما كون الله  
هو الخالق بقدرته ومشيئته لمخلوقاته ، وأبطلوا ما خلقه من الملائكة والجن  
وغير ذلك مما لا يعرفونه ، وأبطلوا ما امتازت به الأنبياء على غيرهم ، وجعلوا  
الأنبياء من جنس العارفين المعرفة المشتركة بين المسلمين واليهود والنصارى  
والمجوس والصابئين ... )<sup>(١)</sup>.

فيهذا النص الواضح في بيان غلط المتكلفة في طرق إثبات النبوة ومكانتها  
نختم هذه الجولة الواسعة التي أفادنا فيها شيخ الإسلام ابن تيمية بعرض كثير  
من النصوص المبتكرة والردود العقلية والشرعية حتى أقنعنا بأن هؤلاء  
المتكلفة على اختلاف طبقاتهم لا يؤمنون بالنبوة حقيقة ، بل هم بين كافر كفرا  
أصليا ، أو زنديق اكتسب الإلحاد بعد أن ولد في الإسلام ، وجز معه  
بالمخادعة طوائف من الأمة . والله المستعان ..

\* \* \*

---

(١) السابق ٢٢٨ ، ٢٢٩ و ٢٣٣ ، وقارن بالنبوات ٣١٥ و ٤٢٢ و ٤٣٣ .

## الفصل الثالث

### تعليق في ضوء الكتاب والسنة

#### المبحث الأول

##### ثبوت جنس الأنبياء وأدلة ذلك

شرحنا فيما مضى كون أبيينا آدم عليه السلام نبيا معلما من الله تعالى إذ كلمه الله وعلمه الأسماء كلها حتى أظهر للملائكة عليهم السلام فضله ومزيته ، وأنه كان يعلم أولاده مما عليه حتى علمت النبوة فيهم ضرورة ، وأنه لما طال الأمد وقست القلوب بسب انقطاع النبوة عنهم فترة من الزمن علمها عند الله تعالى ثم مات من كان بينهم من العلماء والصالحين تسلل الشيطان إلى النفوس المحبة للخير من الجهل فزين لها الغلو في الصالحين وعبادة تماثيلهم وصورهم التي أغراهم بتصويرها في البداية لتكون مذكرا للخير وأهله وعونا على عبادة الله تعالى<sup>(١)</sup> .

ولما عبدت الأوثان وسجد عباد الله تعالى للأصنام كثر الاختلاف وتنوعت العقائد وتعددت الآلهة المعبودة من دون الله تعالى حتى نسي بنو آدم العهد والميثاق الذي أخذ عليهم بأن لا يشركوا بالله شيئا ، وأنه سوف يرسل إليهم رسلا لينذرونهم ذلك العهد والميثاق<sup>(٢)</sup> .

فلما كفروا بنعمة العقل والفطرة واستسلموا للشيطان التي اجتالتهم وزينت

(١) انظر فتح الباري /٨/ ٦٦٩-٦٦٦ .

(٢) انظر تفسير ابن كثير /٢/ ٢٦٣ .

لهم عبادة ما لم ينزل الله به سلطانا تفضل الله تعالى عليهم ببعثة آدم الصغير وأبوا البشر الثاني نوحا عليه الصلاة والسلام فدعاهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له وخاطب عقولهم واستثار فطermen التي تغترت بسبب الشرك وفسدت باستمراء الكفر ، وضرب لهم الأمثال وقرب لهم الأمور بالترغيب والترهيب والوعظ والتذكير وإقامة الحجة في النظر والتفكير في عجائب صنع الخالق المتفرد بالخلق والأمر وجلب النفع ودفع الضر ، فلما مكث فيهم ألف سنة إلا خمسين عاماً وهو يدعوهم ليلاً ونهاراً سراً وجهاراً ، وما آمن معه منهم مع طول المدة وعظم الجهد إلا قليل دعا عليهم دعوة عامـة<sup>(١)</sup> ، فأخذهم الطوفان وهم ظالمون ونجا الله تعالى نوحا ومن آمن معه وركب سفينته فعلم عند الخليفة من ذلك أن الله تعالى له سنة ماضية لا تختلف وهي أنه إذا أرسل رسولا إلى قوم مشركين ودعاهم وأقام عليهم الحجة وظلوا على كفرهم وعنادهم أن الله تعالى يبطش بهم ويأخذهم أخذ عزيز مقتدر ويكتب النجاة لأوليائه من الأنبياء وأتباعهم المتبعين لهم .

وهذا ما يقرر وجود جنس النبوة ، وجنس ما يأتي به الأنبياء ، وما يدعون له من توحيد ودين وعلم وعمل ، وما يخالف ذلك من شرك وكفر وعناد وجهل وفجور إلى غير ذلك .

ومع ظهور هذه الحقائق وجلالتها فما زال في البشر منذ اختلفوا وتفرقوا في شعاب الكفر وأودية الضلاله من ينكر النبوات ويحيطها عقلاً أو يؤمن ببعضها ويكره بنبوة معين آخر ثبتت نبوته ، أو يدعى الإيمان بالنبوات بلسانه ، ولا يتبع مع ذلك ما جاءت به من إيمان وعلم ودين وأخلاق وتشريعات وأحكام .

ومع أن إنكار الناس للنبوات على درجات فإنه جميعاً يدخل في نوع الجحود الذي لم يتوقف العلماء عن إظهار الحجج على أهله وإقامة البراهين

(١) انظر قصص الأنبياء في القرآن الكريم وما فيها من عبر ، تأليف الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي ، دار روضة الناظر للنشر والتوزيع ط ١٤١٥ هـ ٢٢-١٤ .

العقلية الجدلية على المسترين خلفه ، وهذا هو مسلك القرآن والسنة الذي يجب اعتماده دائمًا حتى يظل الحق يدمع الباطل ويزهقه .

فالناس عبر التاريخ البشري مواقفهم متشابهة من مدعى النبوة فمنهم من يتعجب مستنكراً من بعث بشر رسولاً ويطلب أن يكون الملائكة هم رسل الله ، وبعضهم يدعى أن العقول فيها غنية عن بعثة الرسل مدعياً أنه لا مزية للرسول على الناس لأنه إن أدعى أنه نزل عليه وحي من الله فلا يمكنه إقامة الحجة على ذلك إذ متنه ما لديه أن يقول إن الله كلامه أو أرسل إليه رسولاً من الملائكة ليبلغ عنه الرسالة والناس لا يصدقونه في ذلك إذ هو بشر مثلهم .

ومنهم من يقول بأنه لا سبيل إلى الجزم بأن الوحي من الله بل قد يكون من قرین من الجن ، وقد يكون مدعى النبوة حاز هذه المعلومات من شخص آخر واكتسبها بمجهوداته فصار من طبقة السحرة والكهان والعرافين والمنجمين أو الطبائين والمطلعين على خصائص المادة ومنافعها وأضرارها وطرق التصرف فيها<sup>(١)</sup> .

ومنهم من يدعى أن الأنبياء جاءوا بما يخالف العقل وينكره الذوق لبعض الحركات والعبادات من رمي الجمار والسعي بين جبلين ، والركوع والسجود وإيلام الحيوان بالذبح والسلخ .

ومنهم من يكذب النبي ويرد عليه دعوه لأنه ليس له فضل على المدعوين من حيث المال والجاه والبشرية وينفر عنه الناس بالطعن عليه في طبقة الأتباع الأوائل إذ لم يكونوا حسب منطق الملاً أصحاب جاه عريض أو مال وفير .

ومنهم من يكتفي بترديد تقليد الآباء والتمسك بما عليه الأجداد الأوائل .

ومنهم من يضطرب في شبهه وطرق إنكاره فتارة يكيل لمدعى النبوة السب والشتائم متهمًا إياه بالافتراء والمبالغة في الكذب على الله وعلى الناس ، وتارة يصفه بالجنون والخيال وإضلal الخلق عن الآلهة المعبدة من دون الله ، وتارة

---

(١) انظر تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل ١٢٦ ، ١٢٩ وتلبيس إبليس لابن الجوزي ٨٢ ، ٨٣ .

يصفه بالحق وظاهر المعرفة بالشعر تارة وبالسحر تارة أخرى .  
وإذا ادعى أنه نزل عليه الكتاب من السماء كان ذلك أبعد لتصديقه إذ عدم  
التمييز ما زال قائماً والاحتمال واقعاً<sup>(١)</sup> .

فالناس إذا حيال النبوة مطبقون على الجحود والإنكار والتكذيب وإثارة  
الشبه التي لا يؤمنون بها ولا يملكون دليلاً عليها وهي تحمل في نفس الوقت  
البرهان على دحضها .

فتحصل أن الأنبياء واجهوا طبقات من الناس منهم الدهري الذي لا يرى  
أمامه إلا الحياة التي يعيشها كالبهيمة والموت الذي يشاهده فيبني جنسه ،  
ومشركون تمرسوا على الكفر وعبادة الأصنام والعكوف على الأواثان مدعين أن  
ذلك يقربهم إلى الله زلفى .

وكذلك ظل في الأرض جماعات تدعي اتباع الأنبياء المتقدمين وتقرّ بنوع  
من التوحيد المشوب بالشرك المصحوب بالجهل إلى عهد إبراهيم الخليل ثم  
موسى وعيسى ومحمد صلى الله عليهم وسلم تسليماً<sup>(٢)</sup> .

والقرآن الكريم وما بيته السنة المطهرة يعد أوسع سجل وأصدقه في معرفة  
أخبار الأنبياء مع أممهم وما جابهوا به وماذا كان مصير المكذبين وما فاز به  
المؤمنون المصدقون وبالنظر في ذلك السجل الصادق الخالد يجد العالم أن  
قصص الأنبياء أحسن القصص وأن القرآن صورها للسامع حتى كالمشاهد  
ونوعها للمعاند حتى يقنع فيصير كالمواافق فبذلك أبطل شبههم ودحض  
حججهم وأقام البرهان على جحودهم للحق وعنادهم للمحق وتمسكهم بما  
لا دليل عليه من عقل ولا علم وناقضهم في أقوالهم وعقائدهم وأعمالهم حتى  
أزمهم بالخزي والبوار وأظهر ما حل بهم من سخط الجبار الذي أفضى بهم إلى  
الخلود في النار وبئس القرار .

(١) انظر تمهيد الأول ١٢٩-١٣٤.

(٢) انظر منهج المسعودي في بحث العقائد والفرق الدينية ، تأليف : الدكتور / هادي حسين  
حمود ، ط ١ دار القلم القادسية ، بغداد ١٩٨٤ م وما بعدها .

قال الله تعالى : « وَمَا ظلمُنَّهُمْ وَلَكِنْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَمَا أَغْنَتْ عَنْهُمْ إِعْلَاهُمْ الَّتِي يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ وَلَمَّا جَاءَهُمْ رَبِّكَ وَمَا زَادُوهُمْ غَيْرَ تَنْبِيبٍ ① وَكَذَلِكَ أَخْذَ رَبِّكَ إِذَا أَخْذَ الْقَرْنَى وَهِيَ ظَلَمَةٌ إِنَّ أَخْذَهُ أَلْيَمُ شَدِيدٌ ② » .

وقال تعالى : « إِنَّا لَنَصْرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَدُ ③ يَوْمَ لَا يَنْفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمُ الْعَنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدَّارِ ④ » .

وقال تعالى : « وَلَقَدْ سَبَقَتْ كُلُّنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ ⑤ إِنَّهُمْ لَمِمَّ الْمَنْصُورُونَ ⑥ وَلَنْ جُنَاحَنَّا لَهُمُ الْغَنِيلُونَ ⑦ » .

وقال تعالى : « وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَّكُمْ مِنْ أَرْضِنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَاتِنَا فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَتُنْهَكُنَّ الظَّالِمِينَ ⑧ وَلَنُشْكِنَنَّكُمُ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ ⑨ » .

وقال تعالى : « وَلَرَ قَنْتَلُكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا الْأَدْبَرَ ثُمَّ لَا يَجِدُونَ وَلَيَا وَلَا نَصِيرًا ⑩ شَيْئَةً اللَّهُ الَّتِي قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِ وَلَنْ يَجِدَ لِسْنَةً اللَّهُ تَبَدِيلًا ⑪ » .

وقال تعالى : « وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهَدَ أَيْمَنِهِمْ لَئِنْ جَاءَهُمْ نَذِيرٌ لَيَكُونُنَّ أَهْدَى مِنْ إِحْدَى الْأُمَمِ ⑫ فَلَمَّا جَاءَهُمْ نَذِيرٌ مَا زَادُهُمْ إِلَّا نُفُورًا ⑬ أَسْتَكْبَارًا فِي الْأَرْضِ وَمَكْرَ أَسْقَى وَلَا يَحْبِقُ الْمَكْرُ أَسْقَى إِلَّا بِأَهْلِهِ فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا سُنْتَ الْأَوَّلِينَ فَلَمَّا يَجِدَ لِسْنَتَ اللَّهِ تَبَدِيلًا وَلَنْ يَجِدَ لِسْنَتَ اللَّهِ تَبَدِيلًا ⑭ » .

ولما بين تعالى سنته في نصرة عباده المرسلين وإهلاك خصومهم من المكذبين إظهاراً لحكمته وعدله وما تقضيه ربوبيته وقيوميته على خلقه ، وكون الخلق كلهم خلقه والأمر على الإطلاق أمره .

(١) سورة هود ، آية (١٠١-١٠٢) .

(٢) سورة غافر ، آية (٥١، ٥٢) .

(٣) سورة الصافات ، آية (١٧١-١٧٣) .

(٤) سورة إبراهيم ، آية (١٣-١٤) .

(٥) سورة الفتح ، آية (٢٢-٢٣) .

(٦) سورة فاطر ، آية (٤٢-٤٣) .

لما بين ذلك أراد أن ينص على تتابع رسله وتتابع تكذيب أقوامهم لهم بأسمائهم وإهلاكه لهم على ذلك التكذيب الذي لا مستند لهم عليه إلا الطغيان والتكبر على الحق .

قال تعالى : « قُمْ أَرْسَلْنَا وَرْسَلْنَا تَبَّرِّعَ كُلَّ مَا جَاءَ أُمَّةً رَسُولُهَا كَذَبُوهُ فَاتَّبَعُنَا بَعْضُهُمْ بَعْضاً وَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ فَبَعْدًا لِقَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ »<sup>(١)</sup> .

ثم بدأ بذكر أول المكذبين وهلکذا على الترتيب تارة وعلى الإشارة والنتع تارة أخرى فقال :

« وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَبْتَ قَبْلَهُمْ قَوْمٌ نُوحٌ وَعَادٌ وَنَمُودٌ <sup>(٢)</sup> وَقَوْمٌ إِبْرَاهِيمَ وَقَوْمٌ لُوطٌ <sup>(٣)</sup> وَأَصْحَبُ مَدِينَ وَكُذَّبَ مُؤْسَى فَأَمَلَيْتُ لِلْكُفَّارِينَ ثُمَّ أَخْذَتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٌ <sup>(٤)</sup> فَكَأَنَّ مِنْ قَرْيَةٍ أَهْلَكْتَهَا وَهِيَ ظَالِمَةٌ فِيهِ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشَهَا وَبِئْرٍ مُعَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مَشِيدٍ »<sup>(٥)</sup> .

وقال تعالى : « كَذَبْتَ قَبْلَهُمْ قَوْمٌ نُوحٌ وَالْأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَّتْ كُلُّ أُمَّةٍ بِرَسُولِهِمْ لِيَأْخُذُوهُ وَجَدَلُوا بِالْبَطْلِ لِيَذْهَبُوا بِهِ الْمَعْنَى فَأَخْذَتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ »<sup>(٦)</sup> .

ولما تمادى قوم لوط عليه السلام في ارتكاب ما نهوا عنه من الفاحشة المدمرة المنافية لكل مقاييس العقل والفطرة والشرع أنزل الله عليهم رجزا من السماء وألحقهم بجملة الهالكين لأنهم كانوا قوما فاسقين فقال تعالى عنهم وأمثالهم من الخاسرين :

« وَلَمَّا آتَيْنَا أَنْجَاءَتْ رُشْتَنَالْوَطَاسِعَ بِهِمْ وَضَافَكَ بِهِمْ ذَرْعًا وَقَالُوا لَا تَخْفَ وَلَا تَحْزَنْ إِنَّا مُنْجُوكَ وَأَهْلَكَ إِلَّا أَمْرَأَنَا كَانَتْ مِنَ الْفَدِيرِينَ إِنَّا مُنْزَلُونَ عَلَى أَهْلِ هَذِهِ الْفَرِيزِيَةِ رِجْزَارِبَنَ السَّمَاءِ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ وَلَقَدْ تَرَكْنَا مِنْهَا آيَةً بِيَنْكَةَ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ وَلَمَّا مَدِينَ أَخَاهُمْ شَعِيبَا فَقَالَ يَنْقُومْ أَعْبُدُ وَاللهُ وَأَرْجُوا الْيَوْمَ الْآخِرَ »<sup>(٧)</sup>

(١) سورة المؤمنون ، آية (٤٤) .

(٢) سورة الحج ، آية (٤٥-٤٢) .

(٣) سورة غافر ، آية (٥) .

وَلَا تَعْنُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿١﴾ فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَتْهُمُ الْأَرْجُفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ  
 جَنِشِيمَيْنَ ﴿٢﴾ وَعَادًا وَثَمُودًا وَقَدْ بَيَّنَ لَكُمْ مِنْ مَسَكِنِهِمْ وَزَيَّنَ لَهُمْ  
 أَشْيَاطِنَ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَكَانُوا مُسْتَبْصِرِينَ ﴿٣﴾ وَقَفْرُونَ وَفِرْعَوْنَ  
 وَهَمَنْ ﴿٤﴾ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مُوسَى بِالْبَيِّنَاتِ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانُوا سَيِّقِينَ  
 فَكُلُّا أَخْذَنَا بِذِنْبِهِ فِيهِمْ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُمْ مَنْ أَخْذَنَاهُ الْصَّيْحَةُ وَمِنْهُمْ  
 مَنْ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ وَمِنْهُمْ مَنْ أَغْرَقْنَا وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيظْلِمُهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا  
 أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿٥﴾ .

وقال تعالى : « وَقَالَ الَّذِي إِمَانَ يَقُولُ إِنِّي أَخَافُ عَيْنَكُمْ مُثْلَ يَوْمِ الْأَحْزَابِ ﴿٦﴾  
 مِثْلَ دَأْبِ قَوْمٍ فُوجٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ وَمَا اللَّهُ بِرِيدٌ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ » ﴿٧﴾ .

وقال تعالى : « كَذَّابٌ مَالِ فِرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَذَّبُوا بِإِيَّاهُمْ  
 فَأَهْلَكْتُهُمْ بِذُنُوبِهِمْ وَأَغْرَقْنَا مَالَ فِرْعَوْنَ وَكُلُّ كَانُوا ظَلَمِينَ » ﴿٨﴾ .

وقال تعالى : « وَمَا مَعَنَا أَنْ نُرِسِلَ إِلَيَّاً إِنَّ كَذَبَ بِهَا الْأَوَّلُونَ وَمَا أَنْتَ أَنْتُمْ  
 أَنَّافَةٌ مُبَرِّهَةٌ فَظَلَمُوا إِلَيْهَا وَمَا رِسِلْنَا إِلَيَّاً إِلَّا تَخْوِيفًا » ﴿٩﴾ .

فالقرآن الكريم على هذا والكتب المنزلة قبله حفظت للبشرية أسماء الأنبياء  
 وذكرت ما كانوا يدعون إليه وما كان يأتيهم من الله تعالى من علم وخير وهدى  
 ورحمة .

ثم ذكرت أسماء الأقوام وديارهم وما كانوا عليه من شرك بالله تعالى وتكبر  
 على الحق والخلق وما حل بهم من هلاك ودمار وما ينتظرون من سوء العاقبة  
 بسبب تكذيبهم لرسل الله تعالى ، ثم أوضحت ما كان من النجاة والعاقبة  
 الحسنة للأنبياء والمرسلين ومن تعهتم من المؤمنين . وما خلدهه الكتب

(١) سورة العنكبوت ، آية (٤٠-٣٣) .

(٢) سورة غافر ، آية (٣٠-٣١) .

(٣) سورة الأنفال ، آية (٥٤) .

(٤) سورة الإسراء ، آية (٥٩) .

السماوية من ذلك تواتر بين الناس وتناقلوه جيلاً بعد جيل حتى حفظه اللاحق عن السابق ، ودون في ذاكرة التاريخ البشري بحيث لم يصر نبي في زمن الإمكان والبعثة يحتاج أن يذكر لمدعويه أنه كان قبله ناس من جنسه يقولون ما يقوله ويدعون لما يدعوا إليه ولا أن من صدقهم فاز وسعد ومن كذبهم خاب وشقى ، وإنما يبلغ دعوته وينصح بالاعتبار والنظر في دلائل صدقه وموافقته لما جاء به من قبله من جنسه ويخوف من العاقبة التي لا تخطئ المكذبين ويرغب في المسابقة إلى الإيمان والعمل الصالح الذي كان سبباً في فلاح المؤمنين في الدنيا والأخرى قال الله تعالى : « قَدْخَلْتَ مِنْ قَبْلِكُمْ سُنَّةً فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَبِيقَةُ الْمُكَذِّبِينَ » (١) .

وقال تعالى : « وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِي إِلَيْهِمْ مِنْ أَهْلِ الْقُرْبَىٰ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَبِيقَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَدَارُ الْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ آتَقْنَا أَنَّقَنًا أَفَلَا تَعْقِلُونَ » (٢) حَتَّى إِذَا آتَيْتَهُمُ الرُّشْدَ وَظَاهَرَ أَنَّهُمْ قَدْ كَذَبُوا جَاءَهُمْ نَصْرٌ مِنْ نَّشَاءٍ وَلَا يُرْدِدُ بَأْسُنَا عَنِ الْقَوْمِ الْمُجْرِمِينَ (٣) لَفَدَ كَاتَ فِي قَصْصِهِمْ عِزَّةً لِأُولَئِكَ مَا كَانَ حَدِيثًا يَقْرَئُ وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ » (٤) .

وقال تعالى : « أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ إَذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لَا تَعْمَلُ الْأَبْصَرَ وَلَكِنْ تَعْمَلُ الْقُلُوبُ أُلْقِيَ فِي الصُّدُورِ » (٥) .

وقال تعالى : « أَوَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَبِيقَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَأَتَارُوا الْأَرْضَ وَعَمَرُوهَا أَكْثَرَ مَا عَمَرُوهَا وَجَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانَ اللَّهُ لِيظْلِمُهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ (٦) ثُمَّ كَانَ عَبِيقَةُ الَّذِينَ آتَيْتُمُ الْأَنْوَاعَ أَنْ كَذَبُوا بِعِيَاتِ اللَّهِ وَكَانُوا بِهَا يَسْتَهْزِئُونَ » (٧) .

(١) سورة آل عمران ، آية (١٣٧) .

(٢) سورة يوسف ، آية (١٠٩-١١١) .

(٣) سورة الحج ، آية (٤٦) .

(٤) سورة الروم ، آية (١٠-٩) .

وقال تعالى : « أَوْلَئِكَ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَذِيقَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَكَانُوا أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَمَا كَانَ اللَّهُ يُعِجِزُهُمْ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلَيْهِمْ فَدِيرًا » <sup>(١)</sup> .

وقال تعالى : « أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَذِيقَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْهُمْ وَأَشَدَّ قُوَّةً وَمَا أَثَارُوا فِي الْأَرْضِ فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ <sup>(٢)</sup> فَلَمَّا جَاءَهُمْ رَسُولُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَرَحُوا بِمَا عِنْدَهُمْ مِنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِمْ يَسْتَهِيْنُونَ <sup>(٣)</sup> فَلَمَّا رَأَوُا بِاسْنَانَ قَالُوا إِنَّا مَنَا بِاللَّهِ وَحْدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كَانَ بِهِمْ مُشَرِّكِينَ <sup>(٤)</sup> فَلَمَّا يَأْكُلُونَ يَنْقُعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمَّا رَأَوْا بِاسْنَانَ سُنَّتَ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَّتْ فِي عِبَادِهِ وَخَسَرَ هُنَالِكَ الْكُفَّارُونَ » <sup>(٥)</sup> .

لهذا القرآن الكريم يبرهن على أن من استعمل عقله ونظر نظرا علميا في الدلائل والأثار الباقية علم علما ضروريا ثبوت النبوة وجودها ووقعها لرجال من أهل القرى وذلك أنهم بشر يأكلون ويشربون ويأتون ما يأتيه أهل بلدتهم مما يحتاجه البشر عادة من الأمور العادية وأن ميزتهم ما ميزهم الله به من إكرامهم بالوحى والعلم النافع وما خصهم به دون غيرهم من دلالات النبوة وعلامات الصدق في الخبر والعصمة في التبليغ ووجوب الطاعة المطلقة في الأمر كله .

وكذلك إذا مسى الإنسان في الأرض رأى دلالات عيانية مشاهدة أبقاها الله تعالى من آثار إهلاكه للمكذبين لرسله كمعجزات حسية شاهدة على عظيم قدرته وتفوز أمره ، وأنه لا يصح في مقتضى عدله وحكمته أن يكون المطبع والمسيء سواء محياهم ومماتهم بل ذلك يخالف سنته وما علم بالفطرة والعقل من حال الربوبية .

قال الله تعالى : « إِنَّ لِلْمُنَّقِّبِينَ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّتِ النَّعِيمِ <sup>(٦)</sup> أَفَنَجِعُ الْمُسْتَمِّينَ كَالْمُجْرِمِينَ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ » <sup>(٧)</sup> .

(١) سورة فاطر ، آية (٤٤) .

(٢) سورة غافر ، آية (٨٥-٨٢) .

(٣) سورة القلم ، آية (٣٥-٣٤) .

وقال تعالى : « أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ أَجْرَحُوا الْسَّيِّئَاتِ أَنْ يَعْمَلُوهُمْ كَالَّذِينَ إِمْتَنَوْا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَوَاءٌ مَّا تَعْمَلُهُمْ وَمَمَّا هُمْ سَاءٌ مَا يَعْكُمُونَ ١١ وَخَلَقَ اللَّهُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِيقَةِ وَلِتُعَذِّرَ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ١٢ ». (١)

وقال تعالى : « أَمْ نَعْمَلُ الَّذِينَ إِمْتَنَوْا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَعْمَلُ الْمُتَقِينَ كَالْفُجَارِ ١٣ ». (٢)

وقد جلبنا هذه النصوص الواضحة من القرآن الكريم لنؤكد بها صدق نصوص هؤلئين الإمامين - الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية في بيانهما لإمكان النبوة وجودها ووقعها وشهرة ذلك بين بني آدم على العموم جملة وعلى الخصوص في البلاد التي كانت ميدان النبوات وكذلك البلاد المجاورة لها وأن الله تعالى في خطابه لجنس الناس المكذبين لجنس الرسل يتحجج عليهم بما أودعه في فطرهم ويرهن لهم على أن بعثة الرسل واقعة وأنها من مقتضيات الحكمة والعدل واللطف والرحمة وأن شواهد ذلك بارزة لمن نظر ببصره وبصيرته واستمع بعقله وسمعه .

وهذا يتفق مع قول الإمام الغزالى : ( والشك في النبوة إما أن يقع في إمكانها ، أو في وجودها ووقعها ، أو في حصولها لشخص معين . ودليل إمكانها وجودها ، ودليل وجودها وجود معارف لا يتصور أن تثال بالعقل .. ) (٣) .

ويؤيده قوله : ( وانظر قصص القرآن كيف أنت على جزئياتها كأنه أي النبي شاهدها وحضرها ، وكأنها كانت بمرأى من النبي ومسمع ، وكيف صدقت بحيث لم ينكرها أحد من منكري النبوة ) (٤) .

(١) سورة الجاثية ، آية ( ٢٢-٢١ ) .

(٢) سورة ص ، آية ( ٢٨ ) .

(٣) المنفذ ٦٧ .

(٤) معارج القدس ١٤٠ .

(ولهذا - كما يقول شيخ الإسلام ابن تيمية - إنما يقرر الرب تعالى في القرآن أمر النبوة وإثبات جنسها بما وقع في العالم من قصة نوح وقومه ، وهو وقومه ، وصالح وقومه ، وشعيب ولوط وإبراهيم وموسى وغيرهم فيذكر وجود هؤلاء وأن أقواماً صدقوهم وقوماً كذبواهم .

ويبيّن حال من صدقهم وحال من كذبهم فيعلم بالاضطرار حينئذ ثبوت هؤلاء ويتبين وجود آثارهم في الأرض فمن لم يكن رأى في بلدة آثارهم فليس في الأرض ولينظر آثارهم وليس معه أخبارهم المتواترة )<sup>(١)</sup> .

وما تواتر في القرآن الكريم من ذلك بيته السنة المطهرة في أحاديث الأنبياء ، فقل أن تجد نبياً له قصة في القرآن أو خبر إلا وتجد توضيحاً عنه في سنة المصطفى صلى الله عليه وسلم )<sup>(٢)</sup> .

وبهذا نختم هذا البحث الذي خصصناه للبرهنة على أن وجود جنس النبوة ثابت ثوتاً ضرورياً لكثرتها تواتره بحيث لا يمكن لعاقل دفعه أو الارتياب فيه .

\* \* \*

---

(١) النباتات . ٣٧ .

(٢) انظر صحيح مسلم بشرح الترمذ ١١٩ / ١٥ وما بعدها ، وفتح الباري ٣٦١ / ٦ وما بعدها .

## المبحث الثاني

### تعدد طرق إثبات النبوة في الكتاب والسنّة

يتفق الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية كما مر في المباحث السابقة في نصوصهما على أن طرق إثبات النبوة كثيرة ومتنوعة بحيث من الخطأ حصرها في أمر معين ، ذلك أنه قد تكون ضرورية ونظرية وقد تحصل لبعض الناس بمجرد الخبر لكثرة مخالطتهم ومعرفتهم بحال النبي قبل النبوة ، وقد تحصل لبعض الأفراد لقوة فراستهم وقوه حدسهم وصفاء بصائرهم وما يقع لهم من العلم الجازم بصدق الرجل عند مشاهدة طلعته والنظر في وجهه ، وقد تقع لآخرين بما ألغوه من سماع الكلام وإدراك الفروق بين حديث الصادق من الكاذب وما يصاحب ذلك من قرائن إذا احتفت بالخبر انقلح في العقل صدقه أو كذبه .

وقد يكون علامات النبوة والصدق من خلال أفعال حسية مشاهدة تقع خارجة عن مقدور الخلق بطلب وتحديث وبغير ذلك .

وقد تكون لآخرين من خلال النظر في معلوماتهم السابقة عن هذا الجنس من الناس وسنة الله وعادته معه وما يأتون به وما يأمرون به فمن جاء بمثل ما جاءوا به جزموا بصدقه ومن جاء بما يخالف ذلك جزموا بكتابه وانتظروا سوء العاقبة له .

وبهذه الطرق كلها علم الناس ثبوت النبوة جنساً وعلى التعين لمن يدعى بها ذلك أن تقسيمها يرجع إلى ما علم من حكمة رب تبارك وتعالى من كونه له الخلق والأمر يبعث رسلاً رحمة ويأمرهم بما فيه صلاح العباد وسعادتهم وإبعادهم عما فيه فسادهم أو هلاكهم وهذا يؤيده وينصره وينشر له القبول ويفقي له لسان الصدق والثناء الحسن . ومن كان على نقىض هذه الصفات كذبه وانتقام منه وأورثه الذل والصغر وأتبعه اللعنة والبوار فهذا ما يخص الجانب الإلهي ومن يدعى عليه النبوة .

أما القسم الثاني فهو يتصل بالمتلقي وما يقع في قلبه وما تملئه عليه معلوماته السابقة وتجاربه وما خوله الله من ملكة التمييز والتفريق بين الخير وأهله والشر ومروجيه .

قال الله تعالى مبينا الغاية المعرفية للإنسان : «**اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْهَنَ يَنْزَلُ الْأَنْوَارَ بِنَهْنَ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا**»<sup>(١)</sup> .

وقال تعالى : «**إِنَّ رَبَّكُمْ إِنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْمَرْفِئِ يُغْشِي الظَّاهَرَ يَطْلُبُهُ حَيْثَا وَالشَّمْسَ وَالقَمَرَ وَالْجُومَ مُسْخَرَاتٍ إِنَّمَا يَعْلَمُهُ اللَّهُ الْخَالقُ وَالْأَمَرُ بَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمَيْنَ**»<sup>(٢)</sup> و قال تعالى : «**قُلْ إِنَّ الْأَمْرَ كُلُّهُ لِلَّهِ**»<sup>(٣)</sup> .

فالرب الخالق المدبر المسخر قادر على أن يعلم عباده ما يأمرهم به بواسطة أحدهم إذ قد أقدرهم على التخاطب والتفاهم وأن يرسل أحدهم رسالة إلى من عجز عن مخاطبته لبعده المكاني أو المعنوي ويبلغه ما يريد منه وما يطلب من عمل ، فمن أقدر غيره على ذلك كان برهان العقل أقدر عليه .

والله جل جلاله لا يمكن عبيده من سماع كلامه لتعذر ذلك فأرسل إليهم بكلامه رسلا وأنزل إليهم كتابا وخاص المرسلين بأمور وأفعال ليكون اختصاصهم بها وعجز غيرهم عنها برهانا وعلامة منه لعباده على صدق مدعى الرسالة عليه وثبتوها له .

وإذا كان الخلق قد أقدرهم الخالق على أن يرسلوا رسلا بعلامات ويعرف المرسل إليه أنها علامة صدق هذا المرسل فكيف لا ينزع المولى جل جلاله عن أن يرسل رسولا ولم يجعل له من العلامات ما يعرف به صدقه بل إنه تعالى

(١) الطلاق (١٢) والأية من سورة الطلاق ، آية (١٢) .

(٢) سورة الأعراف ، آية (٥٤) .

(٣) سورة آل عمران ، آية (١٥٤) .

أرسل الرسول ونصب لهم العلامات التي لا تلتبس على الناس لأمور منها : أن كلامه تعالى الذي يبلغه الرسول لا يشبه كلام المخلوقين إذ هو العالم بالغيب التي لا غلط فيها ولا يقع في كلامه كذب ولا تخمين ( وهذا طريق للعلم بصحة الرسالة واضح )<sup>(١)</sup> .

ثم إنه تعالى قادر على اضطرار الخلق إلى العلم به ثم العلم بكلامه ثم إقدار أنبيائه على البلاغة ، فالنبي ( يعلم أن المتولي لخطابه هو محدث الآيات ومبدع المعجزات لتقديم علمه أن الخلق لا يقدرون على ذلك )<sup>(٢)</sup> .

وكما يظهر ذلك للنبي فإنه يظهر له أن الملائكة الذين يؤدون الرسالة تظہر عليهم أمور من العلم والعمل الخارق حتى يقطع أن المخلوق لا يقدر عليه فيأمن الرسول حينئذ كون مخاطبه جنٍّ أو روحٍ أخرى شريرة وقد علم أن الله تعالى مع حكمته المتفق عليها قد خلق العلم والجهل والسلامة والعلل وقال : « نَحْنُ قَسَّمْنَا بَيْنَهُمْ مَا يَعْشَمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَتٍ »<sup>(٣)</sup> .

فله أن يخصص من شاء بما شاء تفضيلاً فيه ، وله إكرام غير المستحق تفضلاً ، وله مجازاة المحسن أكثر مما يستحق كما أن له أن يحتاج علينا بما وضعه في عقولنا وفطرنا عليه من التمييز بين الحق والباطل والخير والشر والصدق والكذب . وعليه : ( فلم إنكار احتاج الله ببعض خلقه على خلقه ) والكل خلقه ، وكذلك كما حسن في العقول أن يحتاج الله تعالى عليها بما فطرها عليه حسن منه أن ينقض عادته ويظهر المعجزات والخوارق إظهاراً لصدق رسالته وأنبيائه ، ومن أحال ذلك عقلاً لزمه أن يحيي خلق آدم من غير أب وأم ، وخلق عيسى عليه السلام من غير أب وغير ذلك من الخوارق والعجبات التي لم يعتد الخلق فعلها ومشاهدتها ، ومن قال أن حكمة الرب تحيل إرساله رسلاً إلى من علم أنه سيكذبهم ويشقى بسببيهم فإنه ليس فيها منع لإرسالهم إلى

(١) تمهيد الأول ١٣٤ .

(٢) السابق .

(٣) سورة الزخرف ، آية (٣٢) .

من علم أنه سيصدقهم ويسعد بالإيمان بهم ، ثم يلزم هذا أنه يمتنع في حكمته خلقهم مع علمه بکفرهم .

ومثل ذلك يقال لمن أحال إرسال من يبيع إيلام الحيوان وذبحه وسلخه إذ يقال له : ليس في عقلك إحالة إرسال من لا يأمر بذلك<sup>(١)</sup> .

ويرى ابن الجوزي أن إيليس لبس على جاحدي النبات بشبه واهية<sup>(٢)</sup> سقناها آنفًا عن الإمام الغزالى - ويرد عليهم ابن الجوزي جملة بأنه ما دام الجميع يقررون بتفاوت الناس في العقول والأمزجة وكون بعض الأشخاص قد خصه الله بالحكمة والمعرفة ، وأن النباتات بعضها لعلاج بعض الأمراض والبعض الآخر أدوية لعلل أخرى : ( فلم يبعد - والحالة هذه - أن يخص الله شخصا من خلصه بالحكمة البالغة والدعائية إليه إصلاحا لمن يفسد في العالم بسوء الأخلاق والأفعال )<sup>(٣)</sup> ، فكان إيجاب الشرع لما أنكروه بعقولهم فيه المصلحة للمكلف بالبعد والانقياد لله تعالى وهذا حسن في العقول إذ يحسن فيها عندهم السعي في الأرض طلبا للرزق والضرب فيها طلبا للربح ، ويحسن فيها الهروب من الظلم والجور وما فيه هلاك للنفس في العاجل والأجل<sup>(٤)</sup> .

فتعقينا على منهج الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية في طرق إثبات النبوة ينحصر في موافقتهما على الجهود الجبارية التي بذلاها لإظهار ضعف حجج المنكرين والجاحدين للنبوات وإبراز تعدد طرق إثبات النبوات وكثرة المسالك الموصلة للحق في ذلك .

ذلك أن كلاً منهما برهن من خلال تصوّره السالفة على أن جحود النبوة وإنكارها من العقلاة مكابرة للعقل والعلم والواقع ، وانحراف عن الفطرة

(١) انظر أصول الدين للبغدادي ١٥٤-١٥٦ وشرح المقاصد ٣٥-٨ ومقالات الإسلاميين ٢٢٦ ، ٢٢٧ والفرق بين القرن ٢٠٩ ، ٢١٠ ، وتمهيد الأوائل ١٤٢-١٣٠ .

(٢) تلبيس إيليس ٨٢-٨٧ .

(٣) السابق ٨٣ .

(٤) انظر تمهيد الأوائل ١٤٣ وما بعدها .

والموروث الديني عند من له دين سماوي سابق ، وتنكر لتاريخ البشرية وما تواتر فيه من أخبار الأديان والأنبياء والأمم المشهورة .

وقد رأينا بالمقارنة لما ألمحنا إليه من نصوص غيرهما من العلماء أنهم فاقا في هذا الصدد كثيراً من المؤلفين في الفرق والمقالات والدارسين للملل والنحل . وذلك واضح إذا علمنا أنهم في سبيل إثبات هذا الأصل العظيم وجها خطابهما لكل ثلات الناس على اختلاف عقائدهم ونحلهم وكفرهم وعنادهم ، وحاولا تحديد شبههم والرد عليها من خلال ما يدركونه ويصدقون به ويقررون بوجوده ووقوعه .

فتحدثنا عن الإنسان وما يجده في نفسه من خواطر وعلوم لا يعلم سببها ، وعن عقله وما يملئه عليه من مخزون فطري لا يملك دفعه ، وتحدثنا كذلك عن وجود الملائكة والجن وما تحدثه في نفوس الناس من خير وشر ، وأن أكفر الناس يقرون بالملائكة وما لها من أثر بأمر الله تعالى إذ يقول القرآن حاكيا عن قوم نوح : ﴿مَا هَذَا إِلَّا بَشَرٌ مُّتَلْكُوٌ رُّيْدُّا أَنْ يَنْفَضِّلَ عَلَيْكُمْ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَأَنْزَلَ مَلَائِكَةً فَإِنَّمَا أَرْسَلَتُهُمْ كَفِرُونَ﴾<sup>(١)</sup> .

وقال تعالى عنهم بعدهم : ﴿فَإِنْ أَغْرَضُوكُمْ فَقُلْ أَنذِرْتُكُمْ صَرْعَةً مِّثْلَ صَرْعَةِ عَادٍ وَّثَمُودٍ إِذْ جَاءَهُمُ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ لَا تَعْبُدُوْا إِلَّا اللَّهُ قَالُوا لَوْ شَاءَ رَبُّنَا لَأَنْزَلَ مَلَائِكَةً فَإِنَّمَا أَرْسَلَنَا بِهِ كَفِرُونَ﴾<sup>(٢)</sup> .

وقال تعالى عن فرعون مع جحده للإله تبارك وتعالى وترسيحه لنفسه إليها من دون الله في معرض التهويين من دعوة موسى عليه السلام : ﴿فَلَوْلَا أَلْقَى عَلَيْهِ أَسْوَرَةً مِّنْ ذَهَبٍ أَوْ جَاهَ مَعَهُ الْمَلَائِكَةُ مُقْرَنِينَ﴾<sup>(٣)</sup> ، يضاف إلى إظهارهما لوجود الملائكة وتوقع الناس منها العلم وغيره مما

(١) سورة المؤمنون ، آية (٢٤) .

(٢) سورة فصلت ، آية (١٤) .

(٣) سورة الزخرف ، آية (٥٣) .

يرسلها الله به تحدثنا عن الجن والشياطين وما هو مشاهد في واقع الناس من تخديم أهل السحر والكهانة والطلاسم لهم في أمورهم وعلومهم الخبيثة وهذا أمر شهerte وتواته كتواتر السحر والكهانة والعرافة وأنواع طرق الشر بين أهل الملل وغيرهم حتى إن أكثر الناس تعمقا في الفلسفة وعقلانيتها يشهد بذلك ويقر بتصريف الجن في الأرواح البشرية الخبيثة وصرعها للإنسان وتكلمها على لسانه وإفسادها لعقله بالجتون وسلطها على فكره وسلوكه بغية إضلاله وإغواهه .

واستشهادا على ذلك من خلال تواتره وإقراره فطاولة الأطباء والطبايعين به ، ولجوء كل قوم من الكافرين المكذبين لرسلهم بوصف رسلهم بالاتصال بهذه الأرواح الخبيثة والاستعانة بها حسب ما عهدوه من عادة السحرة والكهنة ومن على شاكلتهم ، وهذا أمر شهد به القرآن عليهم ونزعه عباد الله عن أي صلة بالجن أو مسابهة لمن يمكن أن يكون له بهم صلة أو لهم عليه سلط .

قال الله تعالى : « وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنَبُوا الظَّغْوَتَ فِيمَنْ هُدِيَ اللَّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الظَّلَلَةُ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عِبَادُ الْمُكَذِّبِينَ »<sup>(١)</sup> .

وقال تعالى : « تَأَلَّهُ لَقَدْ أَرَسَلْنَا إِلَيْكُمْ مِنْ قَبْلِكَ فَرِزَّقْنَا لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَلَهُمْ فَهُوَ وَإِيَّاهُمُ الْيَوْمَ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ »<sup>(٢)</sup> .

وقال تعالى : « هَلْ أَنْتُمْ كُلُّمَنْ تَنَزَّلُ أَلْشَيْطِينُ ١١٧ تَنَزَّلُ عَلَى كُلِّ أَفَّاكِ أَشَمِّ ١١٨ يُلْقَوْنَ الْسَّمَعَ وَأَكَّرُهُمْ كَذَنْبُونَ ١١٩ وَالشُّعَرَاءَ يَتَّعَمُهُمُ الْفَاقِدُونَ ١٢٠ الَّذِي رَأَيْتُمُ فِي كُلِّ ١٢١ وَادِيَهِمُونَ ١٢٢ وَأَنْتُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ . . . ١٢٣ »<sup>(٣)</sup> .

وقال تعالى : « إِنَّمَا لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ١٢٤ وَمَا هُوَ بِقَوْلٍ شَاعِرٍ قِيلًا مَا نَزَّيْمُونَ ١٢٥ وَلَا يَقُول١٢٦ ٢٢١ »<sup>(٤)</sup> .

(١) سورة النحل ، آية (٣٦) .

(٢) سورة النحل ، آية (٦٣) .

(٣) سورة الشعراء ، آية (٢٢٦-٢٢١) .

كَاهِنٌ قَيْلَامًا نَذْكُرُونَ ﴿١١﴾ نَزَّلْنَا مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ .. ﴿١﴾

وقال تعالى : « وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمَنِ فَقَدْ ضَلَّ لَهُ شَيْطَانٌ فَهُوَ لَهُ فَرِيقٌ ﴿٢﴾ وَلَنْ يَهْدِي  
لِيَصْدُوْنَهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَيَخْسِبُونَ أَنْتُمْ مُهَمَّدُونَ » ﴿٣﴾

وقال تعالى : « وَكَذَّلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًّا شَيْطَانَ الْإِنْسَانَ وَالْجِنْ يُوحِي بِعَصْبُهُمْ  
إِنْ يَعْضِرُ زُخْرُفَ الْقُولِ غَرْوَرًا .. ﴿٤﴾ »

فعلى ضوء الكتاب والسنة رأيناهم يفرقان بين الأنبياء وبين الجن  
ومخدوميهم من السحرة والكهنة ومن لهم تسلط عليه كالجنون والمعتوه  
والمحروم ، وبذلك يكون اتفاقهما على إثبات التضاد في الأرواح والترتيب في  
العقول ، ويثبتان أن الأنبياء يصدق بعضهم ببعض ، والسحرة يذم بعضهم ببعض  
ويكذب بعضهم ببعض ، والأنبياء يأمرن بعبادة الله وحده والصدق والعدل  
والخير وكل رحمة ومحبة .

والسحرة وجميع طبقات الأشرار بخلاف ذلك إذ يحبون الشرك وأهله  
ويوالونهم ويخدمونهم ويستخدمونهم ويغضبون التوحيد والعدل وأهله ، فمن  
جعل النبي ساحراً أو كاهناً أو شاعراً كمن جعل الجنون أو الساحر أو الكاهن  
نبياً ، وهذا أظهر قبحاً وأشد بهتانا من جعل العاقل مجنوناً والمجنون عاقلاً ،  
والجاهل عالماً والعالم جاهلاً ﴿٥﴾ .

ثم إنهم أثبنا النبوة على من ينكرونها من حيث منع الوحي وإنكار تميز الواحد  
على الجماعة بعلم لا يمكنهم إدراكه بدعاوى الاشتراك في العقل والوسائل  
علاوة على وحدة الجنس البشري وذلك من خلال تبنيه إلى ما يقع له من  
المرائي المنامية التي لا يشاركه فيها غيره من النائمين بجواره ، وتفاوت في

(١) سورة الحاقة ، آية (٤٣-٤٣) .

(٢) سورة الزخرف ، آية (٣٦-٣٧) .

(٣) سورة الأنعام ، آية (١١٢) .

(٤) إبراهيم أبو الأنبياء ، تأليف عباس محمود العقاد ، ط بيروت دار الكتاب العربي ، ١٣٨٦ هـ ٢٤١-٢٤٥ . وانظر النباتات ٢١٠ وشرح المقاصد ١٤/٥ ومعارج القدس ١٤١-١٤٤ .

المدارك وقوة الفهم وسرعة التعلم واحتياط خواص من الناس بمعرفة خواص بعض الموجودات والتعرف على ما في الطبيعة من المكونات هذا مع بيانهما للفلاسفة ومن حذا حذوهم من الخائضين في شرح النبوات وجعلها من جنس المنامات أو خواص الأرواح والنفوس أن ذلك باطل يمنعه أن النبوة خاصيتها إنباء من الله تعالى بلا كسب مع تفصيل الأمور الكبار على وجه الحق والإخبار بالغيب وحقائق الأمور الماضية والحاضرة والمستقبلة .

هذا بالإضافة إلى ما شرحاه من إثبات الأمر لله تعالى وبيان حكمته وعاداته في خلقه وأمره وما يقتضي منه عدله ولطفه بعباده من دلالتهم على ما يسعدهم في الحركات والسكنات وأن الناس قدima وحديثاً أثبتو النبوات بالنظر في مسلك النبي في حياته الخاصة والنظر فيما جاء به وما فيه من علم وخير وإصلاح وما يجلب من سعادة عاجلة وآجلة مع تطابقه في الأصول بما جاء به الأنبياء الأولون إلى غير ذلك مما شرحاه أثناء عرضنا لنصوصهما ، وبهذا يكون ما ادعينا من اتفاقهما على تعدد طرق إثبات النبوة وبروز جهودهما في ذلك أصبح واضح البرهان أصل الجذور شامخ البنيان مؤصلاً من الأصلين السنة والقرآن وكفى بهما غاية في البيان ، وتلخيص ذلك كله من حديث من بعث بجموع الكلم - صلى الله عليه وسلم هو ما رواه أبو هريرة رضي الله عنه من قوله صلى الله عليه وسلم :

( ما من نبي من الأنبياء إلا أعطي من الآيات ما مثله أو من - أو آمن عليه البشر ، وإنما كان الذي أوتيته وحياً أو وحاه الله إلي ، فأرجو أنني أكثرهم تابعاً يوم القيمة )<sup>(١)</sup> .

فمن هنا كان أصل الدين إثبات النبوات ، وذلك هو المبحث الثالث .

\* \* \*

---

(١) صحيح البخاري ، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنّة ، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم بعثت بجموع الكلم ، الحديث ( ٧٢٧٤ ) وانظر الحديث ( ٤٩٨١ ) .

## المبحث الثالث

### أصل الدين إثبات النبوات

تبين من خلال معالجة الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية للنبوة من حيث مفهومها وحقيقة وصفات المكرمين بها ، وحاجة البشر لها واختلاف الناس في حكم البعثة بالنسبة إلى حكمة الباري جل جلاله - تبين - أن أصل الدين إثبات النبوات ، ذلك أنه اتضح أن الإنسان عابد بطشه متدين بفطنته متبع شاء أم أبي ، كما أنه اجتماعي تعاونى بجبلته ، صائر إلى غيب لا علم له بالفطرة والعقل عن حقيقته وتفاصيل أمره .

لذلك أوليا - رحمهما الله تعالى - عناية كبيرة لإبراز هذه الحقيقة والتي هي أن أصل الدين إثبات النبوات من خلال المقاصد الآتية :

**المقصد الأول :** أن الله تبارك وتعالى بعلمه المحيط وأمره المطلق وحكمته الباهرة ، ومشيئته النافذة وإرادته القاهرة جعل عباده مع ما فطرهم عليه من معرفة به وقدرة على اكتساب معاشهم بما ركب في عقولهم من استعداد للكسب والدفع والجلب والتمييز بين الضار من النافع بالممارسة والتجارب والمهارات الذاتية - جعلهم مع ذلك كله مفتقرين إليه افتقاراً ذاتياً يقررون من قرار نفوسهم أنهم لا يملكون لأنفسهم نفعا ولا ضرا ولا موتا ولا حياة ولا نشورا .

فهم على هذا بحاجة اضطرارية إلى أن يعلمهم كيف يعبدونه وكيف يطلبون رضاه وكيف يجتنبون ما يغضبه ويستخطه حتى يرحمهم ويلبي رغبتهم الفطرية في ذلك وليس أمامهم إذا لم يتفضل عليهم بهذا العلم إلا فطرهم التي هي عرضة للفساد وعقولهم القاصرة القادرة على الإفساد وتحصيل ما يبعد عن الإسعاد إذ نورها لا يضيء إلا في حدود ضيقه جدا فإن وجد إضاءة من الله تعالى تقوى بها واستنار له سبيل الخير وإن لم يجد ذلك الضياء أو لم يوفق للاستضاءة به كان عرضة للضياع والهلاك والإهلاك .

ولتكن الله جواد يتفضل على عباده بما يعلم أنهم بحاجة إليه ، وأعظم ما يحتاجون إليه كما رأينا هو النبوة والرسالة - لذلك رأينا أن الله علم آدم وكلمه واصطفاه واجتباه ، ولما ضلت البشرية بعده أرسل الله نوحًا وهياً له البقاء في الأرض ألف سنة إلا خمسين عاماً يدعوه إلى التوحيد وعبادة الله تعالى وحده لا شريك له ويبصر الناس بعظمة الله وإحسانه إليهم ويرغبهم ويرهبون ، فلما أيس من إيمانهم دعا عليهم ونجاه الله ومن آمن معه من الطوفان الذي عم الأرض وأغرقهم عن آخرهم .

**المقصد الثاني :** فإذا تقرر ما جاء في المقصود الأول علمنا أن الله لا يترك عباده بلا أمر أو نهي وخير يتبعوه وشر يجتنبوه إذ لو كان تاركهم من ذلك لما أهلتهم وطهر الأرض منهم بعد ألف سنة إلا خمسين عاماً حتى علم الناس من حينها أن هذه سنته في المكذبين لرسله يمهد لهم ولا يهملهم فإذا جاء الوعد الذي قدره أولاً لنجاة رسوله ومن آمن معه وهلاك من كذبه وجحد ما جاء به أحدث للمكذبين من أسباب الهلاك والدمار ما يناسب حالهم وكتب لعباده الصالحين النجاة والفلاح في الدارين .

وهذا ما شرحه الوحي على تعاقبه وبلغته الأنبياء على تطاول الزمن واختلاف الأماكن والأجناس واللغات حتى كانت خلاصة ذلك في الكتاب المهيمن على لسان النبي الخاتم .

ومن هذا نعلم أن إثبات النبوات الذي تحدث العلماء عن تعدد طرقه وأبرزها الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية في صورها المختلفة إنما اعتمدوا فيها على الكتاب والسنة حيث إن القرآن الكريم شرح حجج المكذبين والمنكريين والجاحدين وأبطل شبههم وأقام الحجة على فساد دينهم وانحراف فطرهم ومكابرتهم لما في عقولهم ، وأظهر صحة ما جاء به الأنبياء واستقامته وموافقته للفطر السليمة والعقول المستقيمة وسجل ما جعله الله دلالات صدق لأنبيائه وما كتبه من نصر وتأييد لأوليائه ، وأوضح ما حاق بالكافرين من المكذبين الضالين ، كل ذلك ليكون برهان صدق لهذا الجنس من المصطفين

الأخيار وترغيباً للأبرار ، وترهيباً للكفار والفجار وتبصرة للأولي الأ بصار .

هذا بالإضافة إلى ما رأينا من إظهار القرآن الكريم والسنة المطهرة لمكانة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام عند ربهم وما نشره لهم من قبول في الأرض رغم ما لهم من أعداء وحساد إذ بيان الوحي لما هم عليه من الشرف في الأصل والمنع في الأهل والعشيرة والاعتزاز بالله وحده دون ذلك كله ، وعرضه لما لا قوه من أصناف الأذى والإعراض والتكذيب والاستهزاء وهم على ذلك كله في قمة الأخلاق الحسنة والصبر والتحمل والصفح والعفو والحرص على الهدایة والإرشاد ، والدلالة على الخير والصلاح ، والتوصير بأسباب السعادة والترهيب والتحذير من دواعي الشقاوة يدل ذلك كله على أن أمرهم إلهي ودعوتهم ربانية ووجهتهم إيمانية ورغبتهم في تبليغ ما كلفوا به وإنقاذ البشرية من أسباب الشقاء في الدنيا والأخرى . واضح أن القرآن الكريم إنما أبرز ذلك وسجله لإثبات نبوتهم .

المقصد الثالث : هو أن ما حكيناه من اتفاق الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية على مضممين لهذه الأصول التي شرحتها من خلال نصوصهما وما فهمناه من المقارنة بين مواد كلامهما ومؤدى عباراتهما هو الواقع الذى يوقن به من تأمل ما نصا عليه أو ألمحا إليه<sup>(١)</sup> .

وقد يزيد ذلك وضوحاً ما ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية من خلال تعقبه للإمام الغزالى في كتابه : المنقذ من الضلال إذ قال بعد نقول منه ( قلت : فههذه الطريق التي ذكرها أبو حامد وغيره تفضي أيضاً إلى العلم من النبوة والتصديق منها بأكثر من القدر الذي تقر به المتفلسة .

وما ذكره من المشاهدات والكتشوفات التي تحصل للصوفية وأنهم يشهدون تحقيق ما أخبر الرسول صلى الله عليه وسلم ونفع ما به وأمر به فهذا أيضاً حق في كثير مما أخبر وأمر به ثم إذا علم ذلك صار حجة على صدقه فيما لم يعلمه

(١) انظر فصول الباب السابق .

كم من سلك طريقاً من العلم بفن من الفنون إذا رأى كلام متكلم في ذلك العلم ورأه يحقق ما عنده ويأتي بزيادات لا يستطيعها فإنه يعلم فإنه يعلم بما رأه من مزيد تحقيقه لما شاركه في أصل معرفته أنه أعلم منه بما وراء ذلك - وضرب شيخ الإسلام أمثلة بالطب والنحو والعلوم الشرعية الدينية والأعمال كالزهد والعبادة والسياسة - ثم قال :

( وهذه الطريقة ينقسم الناس فيها إلى عام وخاصة بسبب علمهم بالخير والشر والصدق والكذب ونحو ذلك ، وهذه تفاصيل العلم القطعي بأن الأنبياء أكمل الخلق وأفضلهم وأنه لا يصلح لأحد أن يعارضهم برأيه ولا يخالفهم بهواه .

ل لكن لا يفيد العلم بحقيقة النبوة إلا أن يعترف أن النبي أعلم منه ، فلا يمكنه أن يقول هو أعلم منه . فكل من حصل له من المخاطبات والمشاهدات ما يحصل للأولياء فإنه يعلم أن الذي للأنبياء فوق الذي له من ذلك<sup>(١)</sup> ، وما ذكره أبو حامد فيه من تقرير النبوة في الجملة على الأصول التي يسلّم بها المتكلّفة ويعرفونها وينتفع بها من كان متكلّفها محضاً ، فإن ذلك يوجب أن يدخل في الإسلام نوع دخول . . . وكلام أبي حامد في هذا ونحوه يصلح أن يكون بربحاً بين المتكلّفة وبين أهل الملل من المسلمين واليهود والنصارى ، فالمتكلّفة تنتفع به من حيث يصير عندهم من الإيمان والعلم ما لا يحصل لهم بمجرد الفلسفة .

وأما من كان مسلماً يريد أن يستكمل العلم والإيمان فإن ذلك يضره من وجهه ويرده عن كثير من كمال الإيمان بالله ورسوله واليوم الآخر وإن كان ينفعه من حيث إنه يحول بينه وبين الفلسفة الممحضة<sup>(٢)</sup> ، وما ذكره شيخ الإسلام ينطبق على كلام الإمام الغزالى في الكتاب الذي كان يتعقب نصوصه ، وليس

(١) شرح العقيدة الأصفهانية ١٥٦ ، ١٥٧ وانظر النبوات ١١٧-١٢٠ .

(٢) السابق ١٦٣ ، ١٦٤ وانظر منه ١٦٧ .

بالضرورة طرده في نصوص الإمام الغزالى الأخرى إذ ذلك الكتاب كان فعلاً  
يوجه كلامه فيه إلى المتكلفة ويريد مجرد تنبئهم إلى واقع حالهم مع النبوة  
وما جاء به النبي<sup>(١)</sup> . والإنصاف الذي لا يخالطه لبس هو ما نص عليه شيخ  
الإسلام ابن تيمية بقوله :

( ولا ريب أن كل ما يقر به من مقر من الحق فإن أهل الإيمان يقررون به لكن  
يعلمون أشياء فوق ذلك لا يعلمها أهل الباطل ، فما علمته المتكلفة من هذه  
الأمور لا ينكرها أهل الإيمان ، لكن ينكرون عليهم افتقارهم في التصديق  
عليها )<sup>(٢)</sup> .

وبهذا النص المنصف نختم هذا الباب الذي تحصل بمجموع فصوله  
الثلاثة أن : إثبات النبوة تقتضيه الحكمة الإلهية ، ويدل عليه إثبات الأمر الله عز  
وجل ، وتستدعيه الفطرة البشرية ويتطابق العقل ، ويشهد له التواتر الذي يوجب  
العلم الضروري والقطع بالإمكان والوجود والواقع .

وبراهين ذلك في الكتاب والسنّة قاطعة وفي وجه الباطل دامجة ، ولكل  
شبهة دافعة .

فتسأل الله تعالى أن تكون جهودنا في بيان ذلك نافعة ، وعلى طريق النهج  
الصحيح هادفة ، كما نسأله دائمًا دوام التوفيق مع العافية .

وإلى باب الختام الذي نخصصه لإثبات نبوة خاتم الأنبياء صلى الله عليه  
 وسلم وخصائص رسالته الخاتمة .

\* \* \*

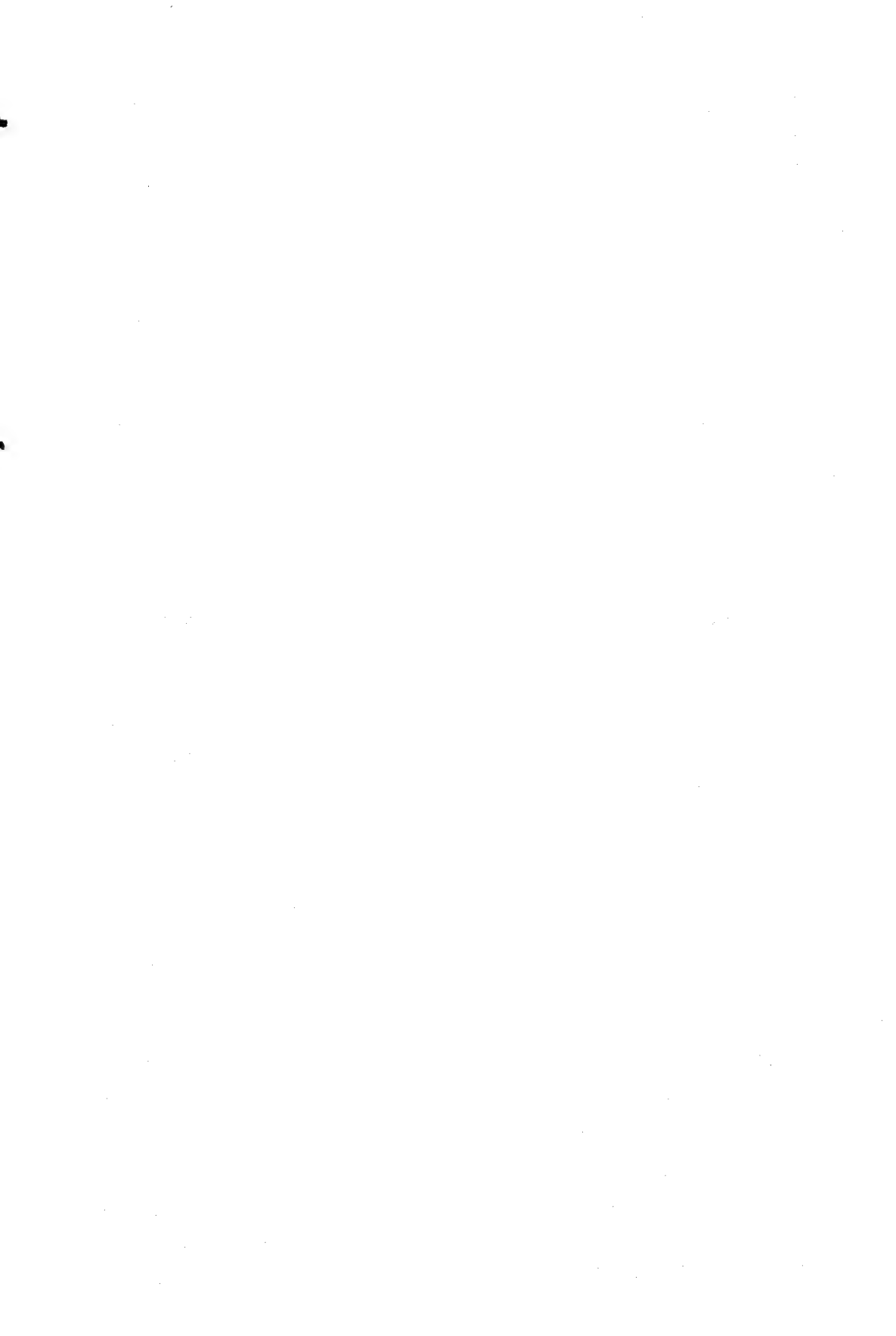
---

(١) انظر المتنفذ ٦٦-٨١ .

(٢) شرح العقيدة الأصفهانية ١٦١ .

## الباب الرابع

نبوة محمد صلى الله عليه وسلم



# الفصل الأول

## إثبات نبوته صلى الله عليه وسلم والرد على المنكرين

### المبحث الأول رأي الإمام الغزالى

يدخل النبي صلى الله عليه وسلم دخولاً أولياً فيما أوضحتناه بالنصوص والشرح والتعليق من كون النبوة والرسالة هبة ربانية وحظوظة إلهية يمن الله تعالى بها على من سبق في علمه المحيط أنه معد لها إذ الله أعلم حيث يجعل رسالته .

ذلك المفهوم الذي حقيقناه يدل على أن النبي صلى الله عليه وسلم يتتصدره من حيث إن سنة الله تعالى قاضية بإرسال رسول بنبوة جديدة عندما يظهر الفساد في العباد من حيث انتشار الشرك وعموم الشر على أهل الأرض ، فهو صلى الله عليه وسلم كان رحمة من الله تعالى عندما ظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدي الناس فنأى الله تعالى بالوحى الذي أوضحتنا إمكانه ووقوعه وابتغثه الله رسولًا مطلقاً بشرعية عامة إذ كانت رسالته إلى قوم مشركين يعبدون الأصنام ويسيجدون للأوثان ، ويقتربون للملائكة والجنان ، وينسبون ما لا يليق إلى الرحمن ، من الزوجة والولد والشريك وغير ذلك من تحريف الأديان ، وانحراف العقول وفساد الفطر فيسائر البلدان .

فكانت نبوته ثابتة بالحكمة الإلهية والسنة الكونية والبشرارة الرسولية والدلائل والعلامات النبوية والبراهين المعجزة والقرائن الصادقة ، فإذا كانت

النبوة ثبتت للنبي بتنبيء الله له فقد صدقت عليه بأنواع الأنبياء وأقسام الوحي والإيحاء ، وإذا كانت الرسالة المطلقة بالكتاب والدعوة إلى التوحيد وبيان الملة والشريعة والنصح وإقامة العدل والصلاح وتزكية النفوس وتطهير القلوب وتزويد العقول والأفكار بالعلم النافع ، ودلالتها على العمل الصالح وكبحها عن المظالم والمفاسد ، وأخذتها في سلم الكمال الأخلاقي والسمو الروحي والرغبة والرهبة إسلاما وإيمانا فقد كانت رسالته بذلك أوضح من غيره .

وهذا واضح إذا نظرنا في الأبواب السابقة التي ثبتنا النبوة فيها من خلال إثبات الأمر لله تعالى وحكمته وما يقتضيه عدله ورحمته وما يدل عليه لطفه ، وما يوجبه على نفسه ، وما يدخل تحت إرادته ومشيئته وما كتبه في سابق علمه وأبرزه على لسان رسليه وأنبيائه وما علم من سنته وعادته عند فساد خلقه وكذلك ما تقرر من اضطرار العباد إلى تعليم الله لهم وامتناع حصول ذلك إلا عن طريق واحد منهم ليكون البيان باللسان والقدوة والأسوة الحسنة في الإيمان بالجنان والعمل بالأركان ، وطوعية الجوارح على الملة والشريعة وإقامة العدل بالقسطاس والميزان حيث لم يتوفر بالعقل أو الفطرة إحكام ذلك لبني الإنسان ، فاقتضت الحكمة الإلهية كما رأينا تلبية الحاجة الإنسانية كما علمنا ، وإقامة الأدلة والبراهين على صدق المدعى وتوضيح الحجة الدامغة على المكذبين بأنواع الطرق وشتى المسالك والسبل .

فما تيقن به نبوة نبي من الأنبياء ورسالة رسول من رسل الله تعالى تيقن به نبوته من باب الأولى والأخرى .

وجلاء ذلك أنه نشأ في قوم مشركين وكان أحسنهم حالا يأتي معهم المعروف ويتجنب المنكر صيانة من الله تعالى<sup>(١)</sup> ، وهكذا كانت الأنبياء ، وإذا كان الأنبياء يبعثون في أشراف قومهم فقد شهد الأعداء أنه في الصداره من قومه نسبا وشرف<sup>(٢)</sup> .

(١) انظر الشفا ٩ / ٤ وما بعدها .

(٢) انظر المواهب اللدنية ١ / ٨٥ وما بعدها .

وإذا كان الأنبياء يأتون من قبل الله مدعين أنه أوحى إليهم ووهبهم من العلم ما أمرهم أن يعملوا به ويدعون أقوامهم إليه فقد كانت يده في ذلك أطول من تقدمه<sup>(١)</sup> .

وإذا كان للأنبياء دلائل صدق وعلامات نبوة ومعجزات ظاهرة وعجائب باهرة فقد كان له قصب السبق في ذلك كما وكيفية وخلودا<sup>(٢)</sup> ، وإذا كان الأنبياء يفوقون الناس في العلم والحلم وسعة الأخلاق وطيب الشمائل وسلامة الفطرة وحسن العشر وعراقة المنشأ وقوة الذكاء وشدة الفطنة وصدق الحديث واللهجة ، ورجاحة العقل والبعد عن الريب والخيانة وكل ما يخل بالمرءة ويخدش الأمانة ، فقد كان ذلك من أظهر السجايا التي طبع عليها وبزمن دونه من البشر فيها<sup>(٣)</sup> .

هذا مع قوة النفس القدسي والتحمل لأعباء الدعوة والصبر على أذى الخلق ومصارحتهم بالحق وتعليمهم ما جل ودق .

وببيان أمور الآخرة والبرزخ بيانا لم يأت به من سبق . وبهذا تكون قد علمنا أنه كان بالنبوة أحق ، فمن أنكر النبوات وجحدها فقد أقمنا عليه الحجة والبرهان بالعقل والنقل حتى ثبت إمكانها وجودها ووقعها وشدة الحاجة البشرية إليها .

ومن آمن ببعض الرسل والأنبياء كانت دلائل نبوته صلى الله عليه وسلم تطارده وتفحمه وتلجمه حتى تجره إلى الإيمان به أو تسكته وتکفره وتقييم عليه الحجة بالتناقض وتعريه من إيمانه الذي يدعيه ، وهكذا لا يقر له قرار ولا يهدأ له بال حتى يلقى مصيره وما يتنتظره من سوء العاقبة ويدوّق الويل ويتذوق النكال<sup>(٤)</sup> .

(١) انظر الأنبياء في القرآن ٩ وما بعدها .

(٢) انظر معجزات المصطفى صلى الله عليه وسلم ١١ وما بعدها .

(٣) أشعة الأنوار ١٢٦-١٣ / ١ .

(٤) انظر رسالة راهب فرنسا إلى المسلمين وجواب القاضي أبو الوليد الباقي عليها ط ١٤٠٧ هـ ٤٥ وما بعدها .

إذا علمنا ذلك فقد علمنا ثبوت نبوته صلى الله عليه وسلم من خلال ثبوت جنس النباتات ، وما كان من جهود الإمام الغزالى في إثبات النبوة والرسالة واضطرار الخلق لها . وحان لنا أن نعرف رأيه في إثبات نبوته صلى الله عليه وسلم على الخصوص وعلى من نفتقر إلى إثباتها عليه من منكريها من المقربين بالنبوات السابقة أو بعضها ؟ وما أعظم برهان نمتلكه لإقامة الحجة عليه وإبطال شبهه ؟

يثبت الإمام الغزالى نبوة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم بطرق سردية وصفية دون أن يوجه خطابه فيها لمنكر أو جاحد وهذا في الغالب حيث يوجه كلامه للمسلمين المؤمنين بمحمد صلى الله عليه وسلم المقربين بما جاء به وإن كانوا قد يخالفون أمره أو لا يتبعون تماماً أمره ما داموا لم يكذبوا أو ينكروا ما علم ضرورة من دينه<sup>(١)</sup> .

وهذا الطريق يفيدنا في حالة التعليم وزيادة الإيمان عند المؤمن بتواجد الأدلة والبراهين وإكسابه أدلة على ما آمن به تؤهله إن كان مستعداً للطريق الآخر وهو مجادلة أهل الكتاب ومن شاكلهم في إنكار نبوته صلى الله عليه وسلم سواء في ذلك اليهود والنصارى ، وسواء من صدق منهم بنبوته وخصه بالعرب ، أو أنكر نبوته بناء على إنكار وقوع النسخ بعد موسى عليه السلام أو ادعاء حصر النبوة فيبني إسرائيل أو ختمها بموسى عليه السلام . وسواء من أنكر منهم إتيانه صلى الله عليه وسلم بمعجزة تدل على نبوته كالأنبياء قبله . فالإمام الغزالى لما فرغ من إثبات جنس النباتات على البراهمة والذهبية وال فلاسفة ، وعلم أن أهل الكتاب يقررون بعض النباتات وينكرون بعضاً أراد أن يثبت نبوة محمد صلى الله عليه وسلم من خلال إقامة الحجة عليهم في المحاور الآتية :

أولاً : إثبات نبوة عيسى عليه السلام على اليهود الناكرين لها بدعوى إحالة النسخ زاعمين أنه من البداء والتغيير في العلم وذلك محال على الله تعالى .

---

(١) انظر المتنفذ ٧٢ والإحياء ٩٨ / ١ ، والرسالة اللدنية ١٠٥ والقططاس المستقيم ٤٤ والاقتصاد في الاعتقاد ١٣٢ وما بعدها .

ثانياً : إثبات نبوته صلى الله عليه وسلم على النصارى من خلال إثبات نبوة عيسى عليه السلام على اليهود .

ثالثاً : إثبات نبوته صلى الله عليه وسلم من خلال إقامة البرهان على أن ما جاء به من القرآن وما وقع له من خوارق أخرى كثيرة تدل على صدقه وتأييد الله تعالى له في نبوته ورسالته إذ يقارنهم بذلك يعلمون أنه أولى بالنبوة من حيث عظم المعجزات وكثرتها وخلودها وهذا هو المطلوب ، وإلى نصوصه في ذلك :

قال الإمام الغزالى : ( القطب الرابع .. )

الباب الأول : في إثبات نبوة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم ، وإنما نفترى إلى إثبات نبوته على الخصوص ، وعلى ثلاثة فرق :

الفرق الأولى : العيساوية<sup>(١)</sup> .

الفرقة الثانية : اليهود : فإنهم أنكروا صدقه لا بخصوص نظر فيه وفي معجزاته ، بل زعموا أنه لا نبي بعد موسى عليه السلام ، فأنكروا نبوة محمد صلى الله عليه وسلم وعيسى عليه السلام .

فينبغي أن تثبت عليهم نبوة عيسى - عليه السلام - لأنه ربما يقصر فهمهم عن درك إعجاز القرآن ولا يقترون عن درك إعجاز إحياء الموتى وإبراء الأكمه والأبرص . فيقال لهم : ما الذي حملكم على التفريق بين من يستدل على صدقه بإحياء الموتى وبين من يستدل بقلب العصا ثعبانا ؟<sup>(٢)</sup> .

ويجذم الإمام الغزالى بعد هذا السؤال بأنهم لا يجدون للجواب عنه سبيلا ، ثم يحدد سبب ضلالهم فيقول :

( ولا يجدون إليه سبيلا البتة ، إلا أنهم ضلوا بشبهتين : إحداهما :

---

(١) العيساوية من فرق النصارى ، وسيأتي نص دعواهم اختصاص نبوته صلى الله عليه وسلم بالعرب .

(٢) الاقتصاد ١٢٧ .

قولهم : النسخ محال في نفسه لأنه يدل على البداء والتغيير وذلك محال على الله تعالى )<sup>(١)</sup> .

ويطلان هذه الشبهة كما يقول الإمام الغزالى يكون بفهم النسخ ، وهو : ( عبارة عن الخطاب الدال على ارتفاع الحكم الثابت المشروط استمراره بعدم حقوق خطاب يرفعه .

وليس من المحال أن يقول السيد لعبد قم مطلقا ، ولا يبين له مدة القيام ، وهو يعلم أن القيام مقتضى منه إلى وقت بقاء مصلحته في القيام ، ويعلم مدة مصلحته ولكنه لا ينبئ عنها ، ويفهم العبد أنه مأمور بالقيام مطلقا وأن الواجب الاستمرار عليه أبدا إلا أن يخاطبه السيد بالقعود ، فإذا خاطبه بالقعود قعد ولم يتوجه بالسيد أنه بدا له أو ظهرت له مصلحة كان لا يعرفها ، والآن قد عرفها ، بل ، يجوز أن يكون قد عرف مدة مصلحة القيام وعرف أن الصلاح في أن لا ينبئ العبد عنها ، ويطلق الأمر له إطلاقا حتى يستمر على الامتثال ، ثم إذا تغيرت مصلحته أمره بالقعود ، فهكذا ينبغي أن يفهم اختلاف أحكام الشرائع .

فإن ورود النبي ليس بناسخ لشرع من قبله بمجرد بعثته ، ولا في معظم الأحكام ، ولكن في بعض الأحكام كتغير قبلة وتحليل محرم وغير ذلك ، وهذه المصالح تختلف بالأعصار والأحوال فليس فيه ما يدل على التغير ولا على الاستثناء بعد الجهل ولا على التناقض .

ثم هذا إنما يستمر لليهود إذ لو اعتقدوا أنه لم يكن شريعة من لدن آدم عليه السلام إلى زمن موسى عليه السلام لم ينكروا وجود نوح وإبراهيم عليهم السلام وشرعيهما ، ولا يتميزون فيه عنمن أنكر نبوة موسى وشرعيه وكل ذلك إنكار ما علم على القطع بالتواتر )<sup>(٢)</sup> .

وإذا لم يقد اليهود المنكرين لنبوة محمد صلى الله عليه وسلم تفهيم الإمام الغزالى معنى النسخ وأنه لا يترب عليه محال فإنه من المفيد لنا أن دعواهم

(١) السابق وانظر المستصفى ١٠٧/١ ١٢٨.

(٢) الاقتصاد ١٢٨.

هذه لا تفيدهم إلا إذا كانوا مانعين للنسخ من ذاد عليهم السلام إلى موسى عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام والحال أنهم فعلوا ذلك إذ أنكروا أن الله تعالى أوحى إلى أحد من خلقه وحيا مطلقا كما سيأتي إن شاء الله تعالى بيانه .  
وحيث لم تفهم الشبهة الأولى فإن الثانية الآتية لم تفهم أيضا شيئاً لضعفها وسخافتها من وجهين كما يقول الإمام الغزالى في النص الآتى :  
( والثانية : أي الشبهة الثانية هي : لقائهم بعض الملحدة أن يقولوا : قد قال موسى عليه السلام : عليكم بدینی ما دامت السموات والأرض ، وأنه قال : إني خاتم الأنبياء )<sup>(۱)</sup> .

وظاهر من صياغة هذه الشبهة أنها مختلفة حسدا وردا للحق بعد ظهوره ، إذ علم اليهود أن عيسى ظهرت على يديه المعجزات التي تستدعي الإيمان والتصديق بنبوته التي تحدى بها ، وعلموا كذلك أن الله لا يؤيد الكاذب عليه ولا يمكن له في الأرض ولا يبقى له لسان صدق في العالمين ، والحال أنه فعل ذلك كله مع عيسى عليه السلام وهو ينادي أنه مصدق لموسى ومتع للتوراة فكيف يدعى أنه يصدقه ويدعى أنه نبي بعده جاء بالإنجيل وما فيه من هدى ونور ورفع للأغلال وبيان لما حرم إسرائيل على نفسه ومبينا لحل بعض ما حرم على اليهود . إن ذلك لا يستقيم ودعوى اليهود أنه لا نبي بعد موسى ، ولذلك لا ينكرون شيئاً من ذلك إلا لزمهم في دين موسى عليه السلام لذا قال الإمام الغزالى في تفنيد هذه الشبهة :

( وأما الشبهة الثانية فسخيفة من وجهين .

أحدهما : أنه لو صح ما قالوه عن موسى - عليه السلام لما ظهرت المعجزات على يد عيسى ، فإن ذلك تصديق بالضرورة ، فكيف يصدق الله بالمعجزة من يكذب موسى وهو أيضاً مصدق له ؟  
أفتقرون معجزة عيسى - عليه السلام - وجوداً أو تنكرون إحياء الموتى  
دليلاً على صدق المتحدى ؟

(۱) السابق ۱۲۷ ، ۱۲۸ .

فإن أنكروا شيئاً منهم لزمهم في شرع موسى لزوماً لا يجدون عنه محيضاً ،  
وإذا اعترفوا به لزمهم تكذيب من نقل إليهم من موسى عليه السلام قوله : إنني  
خاتم الأنبياء .

والثاني : أن هذه الشبهة إنما لقنوها بعد بعثة نبينا محمد عليه السلام  
وبعد وفاته .

ولو كانت صحيحة لاحتج اليهود بها وقد حملوا بالسيف على الإسلام ،  
وكان رسولنا عليه السلام مصدقاً بموسى عليه السلام وحاكمها على اليهود  
بالتوراة في حكم الرجم وغيره ، فلا عرض عليه من التوراة ذلك .

وما الذي صرفهم عنه ومعلوم قطعاً أن اليهود لم يحتاجوا به لأن ذلك لو كان  
لكان مفهماً لا جواب عنه ولتوافر نقله ، ومعلوم أنهم لم يتركوه مع القدرة  
عليه ، ولقد كانوا يحرصون على الطعن في شرعيه بكل ممكן حماية لدمائهم  
وأموالهم ونسائهم .

فإذا ثبت عليهم نبوة عيسى أثبتنا نبوة نبينا عليه السلام بما ثبتهما على  
النصارى )<sup>(١)</sup> .

وهكذا أراد الإمام الغزالى من خلال بيان وجه سخافة هذه الشبهة وكذبها  
أن يثبت على اليهود نبوةنبي بعد موسى عليه السلام بدليل عدم تمكّنهم من نفي  
معجزة عيسى وتصديقه لموسى عليهما وعلى نبينا الصلاة والسلام وبالتالي  
كذب النقل عن موسى عليه السلام بالقول إنه خاتم الأنبياء - كما سيأتي إن  
شاء الله تعالى - فإذا ثبتت نبوة عيسى عليه السلام وبطل النقل المنافي لها ثبتت  
نبوة نبينا صلى الله عليه وسلم على الطائفتين بجامع ثبوت ما أثبتوا به نبوة موسى  
وعيسى عليهما السلام له صلى الله عليه وسلم .

أما الفرقـة الثالثـة المجوزـة للنسخـة النـافية لـوجود إعـجازـ بالـقرآنـ الـكريـمـ فـإنـ  
الـإمامـ الغـزالـيـ يـثـبـتـ عـلـيـهـمـ إـعـجازـهـ وـتحـدىـ النـبـيـ صـلـىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ بـهـ عـنـ

(١) السابق ١٢٨ ، ١٢٩ .

طريق قطعيات لا يملكون دفعها لشهرتها وتتوفر دواعي نقلها ونقل مخالفها إن وجد ، فـإلى نصوصه في ذلك :

قال : ( الفرقة الثالثة : وهم يجוזون النسخ ولكنهم ينكرون نبوة نبينا - صلى الله عليه وسلم - من حيث إنهم ينكرون معجزته في القرآن ، وفي إثبات نبوته بالمعجزة طریقتان :

الطريقة الأولى : التمسك بالقرآن . فإنما نقول : لا معنى للمعجزة إلا ما يقترن بتحدي النبي عند استشهاده على صدقه على وجه يعجز الخلق عن معارضته ، وتحديه على العرب مع شغفهم بالفضحة وإغراقهم فيها متواتر ، وعدم المعارضة معلوم ، إذ لو كان لظهر ، فإن أرذل الشعراء لما تحدوا بشعرهم وعورضوا ظهرت المعارضات والمناقضات الجارية بينهم .

فإذا لا يمكن إنكار تحديه بالقرآن ولا يمكن إنكار اقتدار العرب على طريق الفضحة ولا يمكن إنكار حرصهم على دفع نبوته بكل ممكן حماية لدينهم ودمهم وما لهم وتخلاصا من سطوة المسلمين وقهرهم ، ولا يمكن إنكار عجزهم لأنهم لو قدروا لفعلوا ، فإن العادة قاضية بالضرورة بأن القادر على دفع الهلاك عن نفسه يستغل بدفعه ، ولو فعلوا الظهر ذلك ونقل )<sup>(١)</sup> .

وحيث ثبت ذلك وظهر ولم ينقل عندها معارضة وتحاكم الناس للسيف والقرآن والحججة والبيان حتى ثبت العجز وقامت علاماته ولاحت أماراته فقد ثبت أن القرآن معجزة تحدى بها النبي صلى الله عليه وسلم وتركها باقية تحدي الإنس والجن إلى يوم القيمة .

( فـهـذه مقدمات بعضها بالتواتر وبعضها بجاري العادات وكل ذلك مما يورث اليقين فلا حاجة إلى التطويل )<sup>(٢)</sup> .

وما ذكره الإمام الغزالـي واضح ؛ إذ الإطناب مع إمكان توضيح المطلوب

(١) السابق ١٢٩ وانظر مراجـع السالكـين ١٣٨-١٤٠ والإحياء ١٠٥/١ .

(٢) السابق ١٢٩ وانظر مراجـع السالكـين ١٤٠ .

بدونه نوع من العي الذي يترفع عنه من يتصدى لبيان مثل هذه الحجج والرد على هذه المجادلات التي تنم عن كراهية للحق وأهله مهما كان المسلك المتبعة لإقناع الخصم أو المعاند على أن المعترض بأصل النبوات لا يمكنه مواصلة تلك المجادلات وهذا ما صرخ به الإمام الغزالى في الخلاصة الآتية التي ختم بها الطريقة الأولى في إثبات نبوته صلى الله عليه وسلم بالمعجزة إذ يقول :

( ويمثل هذا الطريق ثبت نبوة عيسى عليه السلام ولا يقدر النصراني على إنكار شيء من ذلك ، فإنه يمكن أن يقابل بعيسى فينكر تحديه بالنبوة واستشهاده بإحياء أو وجود إحياء الموتى أو عدم المعارضة أو يقال عورض ولم يظهر ، وكل ذلك مجادلات لا يقدر عليها المعترض بأصل النبوات )<sup>(١)</sup> .

وكلامنا هنا مع المعترضين بأصل النبوات الذين يرتكبون دائماً هذه المجادلات التي يصدون بها أنفسهم وغيرهم عن الإيمان بالنبوة المحمدية فكانوا بصنعيهم ذاك مكذبين لما يدعون بالإيمان به من الرسالات .

وحيث تمسكنا بالقرآن كمعجزة لمحمد صلى الله عليه وسلم في وجه من ينكر وجه إعجازه قصوراً أو جحوداً ، فما وجه إعجازه حتى كان معجزة يتحدى بها وبرهان صدق تخر هامات الفصحاء المستكبرين على الحق لجزالته وبلاعنته وغير ذلك مما تضمنه مما لا يتمارى ناظر فيه بقصوره عن بلوغ شأنه<sup>(٢)</sup> ؟

هذا سؤال يطرحه الإمام الغزالى ويجيب عليه حتى يتم له ما أراده من إبطال شبهة الفرقـة الثالثة الناكرة لإعجازه مع تجويفها للنسخ فيقول : ( فإن قيل : ما وجه إعجاز القرآن ؟

قلنا : الجزالة والفصاحة مع النظم العجيب والمنهاج الخارج عن منهاج

(١) السابق ١٢٩ .

(٢) انظر الرسالة اللدنية ٩٨ والمنتقد ٨١ وإلجام العام ٩٣ ، ٩٢ .

كلام العرب في خطبهم وأشعارهم وسائر صنوف كلامهم ، والجمع بين هذان النظم وهذه الجزالة معجز خارج عن مقدور البشر<sup>(١)</sup> .

وبسبق أن حد المعجزة هو الأمر الخارق الذي يعجز الناس عن مثله على اختلاف ذكرناه في شروطه ونبينا على أنه غير محصور في جنس معين من الموجودات أو الممكنات بل يكون في المعاني كما يكون في المبني .

وهذا ما يزيده الإمام الغزالى بياناً ليس لم ما يتغيره من كون القرآن معجزاً فيقول : (نعم ربما يرى للعرب أشعار وخطب حكم فيها بالجزالة ، وربما ينقل عن بعض من قصد المعارضة مراعاة هذا النظم بعد تعلمه من القرآن ، ولكن من غير جزالة بل مع ركاكه كما يحكى عن ترهاط مسليمة الكذاب حيث قال : الفيل وما أدرك ما الفيل له ذنب وثيل وخرطوم طويل<sup>(٢)</sup> .

فهذا وأمثاله ربما يقدر عليه مع ركاكه يستغثها الفصحاء ويستهزرون بها ، وأما جزالة القرآن فقد قضى كافة العرب منها العجب ، ولم ينقل عن واحد منهم تشكيت بطبعه في فصاحته ، فهو إذاً معجز وخارج عن مقدور البشر من هذين الوجهين ، أعني من اجتماع هذين الوجهين<sup>(٣)</sup> .

فوجه إعجاز القرآن الكريم على هذا عند الإمام الغزالى هو كونه جمع بين أمرين جزالة اللفظ وفصاحته والنظم العجيب فباجتماعاًهما فيه خرج عن مقدور البشر حتى صار بذلك معجزة سيد البشر - صلى الله عليه وسلم - واستكمالاً لذلك يجيب الإمام الغزالى على ما قد يشيره من لا يعرف الواقع كالعرب ومن جاورهم من أهل الكتاب فيقول :

(فإن قيل : لعل العرب اشتغلت بالمحاربة والقتال فلم تخرج على معارضته القرآن ولو قصدت لقدرت عليه ، أو منعتها العوائق عن الاشتغال به .

(١) الاقتصاد ١٢٩ ، ١٣٠ .

(٢) هو مسليمة بن ثمامة بن كثير بن حبيب الحنفي الواثلي الكذاب المتنبي الذي قتل في حروب الردة عام ١٢ هـ انظر الإعلام للزرکلي ٢٢٦ / ٤ .

(٣) الاقتصاد ١٣٠ .

والجواب : أن ما ذكروه هوس ، فإن دفع تحدي المُتحدي بنظم كلام أهون من الدفع بالسيف مع ما جرى على العرب من المسلمين بالأسر والقتل والسببي وشن الغارات ، ثم ما ذكروه غير دافع غرضنا ، فإن انصرافهم عن المعارضة لم يكن إلا بصرف من الله تعالى ، والصرف عن المقدور المعتاد من أعظم المعجزات ، فلو قال نبی آیة صدقی أني في هذا اليوم أحرك أصبعي ولا يقدر أحد من البشر على معارضتي ، فلم يعارضه أحد في ذلك اليوم ، ثبت صدقه ، وكان فقد قدرتهم على الحركة مع سلامه الأعضاء من أعظم المعجزات ، وإن فرض وجود القدرة فقد داعيَ لهم وصرفهم عن المعارضة من أعظم المعجزات مهما كانت حاجتهم ماسة إلى الدفع باستيلاء النبي - صلی الله عليه وسلم - على رقابهم وأموالهم ، وذلك كله معلوم على الضرورة<sup>(١)</sup> .

ولما قرر الإمام الغزالی هذا النوع من الإعجاز المبني على القول بالصرفة اقترح على المجادل للنصارى أن لا يستغل بمناظرتهم إلا بما يثبت به عليهم نبوة عيسى عليه السلام : (فهذا طريق تقدیر نبوته - صلی الله عليه وسلم - على النصارى ومهما تشبثوا بإنكار شيء من هذه الأمور الجليلة فلا تشغله إلا بمعارضتهم بمثله في معجزات عيسى عليه السلام)<sup>(٢)</sup> .

وبيان أهمية هذا المقترح تتضح أكثر بذكر الطريقة الثانية التي تثبت بها نبوته صلی الله عليه وسلم وهي : أي :

(الطريقة الثانية أن تثبت نبوته بجملة من الأفعال الخارقة للعادات التي ظهرت عليه ، كانشاق القمر ، ونطق العجماء ، وتفجر الماء من بين أصابعه ، وتسبيح الحصى في كفه ، وتكثير الطعام القليل ، وغيره من خوارق العادات ، وكل ذلك دليل على صدقه .

(١) السابق ١٣٠ .

(٢) السابق ١٣١ وانظر إلحاد العام ٩٢ ، ٩٣ والقطاس المستقيم ٤٥ ومراجعة السالكين ١٤٠ ، ١٣٩ والمنفذ ٨١ والإحياء ٣ .

فإن قيل : آحاد هذه الواقع لم يبلغ نقلها مبلغ التواتر .

قلنا : ذلك أيضاً إن سلم فلا يقبح في الغرض مهما كان المجموع بالغاً مبلغ التواتر . وهذا كما أن شجاعة علي رضوان الله عليه وسخاوة حاتم معلومان بالضرورة على القطع تواتراً ، وأآحاد تلك الواقع لم تثبت تواتراً ، ولكن يعلم من مجموع الآحاد على القطع ثبوت صفة الشجاعة والسخاوة ، فكذلك هذه الأحوال العجيبة بالغة جملتها مبلغ التواتر . لا يسترب فيها مسلم أصلاً . فإن قال قائل من النصارى : هذه الأمور لم تتواتر عندي لا جملتها ولا آحادها .

فيقال : ولو انحاز يهودي إلى قطر من الأقطار ولم يخالف النصارى وزعم أنه لم تتواتر عنده معجزات عيسى - عليه السلام - وإن تواترت فعلى لسان النصارى وهم مهتمون به فيما إذا ينفصلون عنه ؟

ولا انفصال عنه إلا أن يقال : ينبغي أن يخالف القوم الذين تواتر ذلك بينهم حتى يتواتر ذلك إليك ، فإن الأصم لا تتواتر عنده الأخبار ، وكذا المتصاصم ، فهذا أيضاً عذرنا عند إنكار واحد منهم التواتر على هذا الوجه )<sup>(١)</sup> .

وهكذا تكون قد أتينا على أهم نصوص الإمام الغزالى في إثبات نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، وأحلنا على ما يتفق معها خوفاً من التكرار والإملال حيث تقدم معظمها في دراسة إثبات جنس النبوات وما يتصل بذلك من حثبيات . والآن قد رأينا ما أضافه الإمام الغزالى من نصوص عقلية تستند في غالبيها إلى نصوص شرعية أثبتت فيها نبوته صلى الله عليه وسلم على اليهود والنصارى بإظهار تطابق ما جاء به بما جاء به موسى وعيسى ورد شبههم ببيان سخافتها وافتراضها .

وأقام البرهان على وجه إعجاز القرآن ، ودفع ما يمكن أن يعترض به من

---

(١) السابق ١٣١ وانظر إلحاد العام ٩٢ ، ٩٣ والقسطاس المستقيم ٤٥ ومراجعة السالكين ١٤٠ ، ١٣٩ ، والمنقد ٨١ والإحياء ٣٥٢/٢ .

تمحلاً أو يتعنت به متجاهلاً لا يقدر على التمسك بها من يقر بأصل النبوات أو يمكن أن يفهم دلالة المعجزات وما تواتر من مجموع ذلك برواية الثقات حتى صار العلم بمقتضاه من الأمور الضروريات هذا بالإضافة إلى ما شرحه سابقاً من رتب الكفر التي تعم كل مكذب للرسول صلى الله عليه وسلم سواء كان كفراً منصوصاً بالكتاب والسنّة أو ملحقاً بمنصوص لاتحاد العلة في سبب الكفر<sup>(١)</sup>.

ونلاحظ أن الإمام الغزالى لا يذكر لإثبات نبوة محمد صلى الله عليه وسلم على اليهود والنصارى نصاً من كتبهم كشارات الأنبياء السابقين به ولا يورد عليهم نصاً من الكتاب والسنّة.

ولا أدرى ما السبب في ذلك ، ولعله لعدم ثقته بنصوصهم لما دخلها من تحريف متعمد ولعدم إيمانهم بما ينص عليه من كتاب وسنة ، ففضل مجادلتهم بالعقل ومناقضتهم بالفكر وإثبات ما أنكروه من نبوته صلى الله عليه وسلم من خلال لاحتجاج عليهم بنظيره فيما ادعوا الإيمان به . وهذا مسلك حسن يوصل إلى المطلوب إذ به يحصل لإثبات نبوته صلى الله عليه وسلم ويتم الرد على المنكرين وإلى المبحث الثاني : رأي شيخ الإسلام ابن تيمية .

\* \* \*

---

(١) انظر السابق ١٥٦-١٦٠ .

## المبحث الثاني

### رأي شيخ الإسلام ابن تيمية

يعتبر شيخ الإسلام ابن تيمية من أعظم علماء الإسلام المحامين عن النبوة المدافعين عن حياضها الذابين عن ساحتها كل ما يخدش الجناب النبوى أو يعد طعناً فأحرى جحوداً وإنكاراً.

وهذه أمور واضحة جداً في نصوصه في المباحث والفصول والأبواب السابقة حيث وجدناه يكتب شارحاً العقيدة الأصفهانية فيعطي لمباحث النبوات قسطاً وافراً من البيان والشرح والاستدلال والرد والنقد ، فرداً على المنكرين لها مبيناً شبهم الواهية ومهوناً من اعتراضاتهم السخيفة ومشهراً بمن غلط فيها من الفلاسفة والملحدة الصوفية وغير ذلك من أصناف الغالطين من المتكلمين ومن شايعهم<sup>(١)</sup>.

وكما رد على هؤلاء جميعاً وأثبت النبوة بطرق عديدة صنف كتابه النبوات لمخاطبة من يؤمن بالنبي محمد صلى الله عليه وسلم ويقر بما جاء به وبوجوب اتباعه في كل ما أمر ، ومع ذلك التخصيص الذي ذكره في نفس الكتاب<sup>(٢)</sup> ، فإنه حاور كثيراً من أصناف الناس حيال مسائل النبوة وإثباتها وحقيقةها واختلاف الناس في مفهومها وبين خصائص النبي والفرق بين عجائب الأنبياء وأياتهم الدالة على صدقهم ، والتي جعلها الله تعالى برهاناً لنبوتهم ، وبين الخوارق التي هي في مقدور البشر<sup>(٣)</sup>.

وقد خص أهل الكتاب بكتاب جامع انتصاراً لنبي الإسلام ودحض افتراءات أهل الكتاب من اليهود والنصارى وإبطالاً لدعواهم نفي نبوة محمد

(١) انظر شرح العقيدة الأصفهانية ١٢٠ وما بعدها.

(٢) انظر منه ٢٢٦.

(٣) انظر النبوات ٤٠ وما بعدها و٤٧ و١٥٠.

صلى الله عليه وسلم عموماً ، أو تخصيص نبوته بالعرب مع ما نبه عليه من أمور دلت على نبوة الأنبياء قبله وهي بشاره وشهادة على نبوته .

هذا بالإضافة إلى ما أوضحه من تحريفهم لكتبهم وقلة عملهم بما فيها وجهتهم بفحواها ومخالفتهم الصريحة لما جاء فيها حتى أقام عليهم الحجة بكمال الشريعة المحمدية وفضل نبي الإسلام وأنه جاء بخاتمة الرسالات التي اشتملت على العدل والفضل والقوة والمنع حتى عمت المشارق والمغارب وظهر للناس خلودها وبقاوتها وما زالوا يزدادون إيماناً وتصديقاً بها وتعظيمها لمن جاء بها حتى إن اليهود يرون أن النصارى أولى لهم اتباعها ، والنصارى يفضلون لليهود لو آمنوا بها وعملوا بها ناهيك عن غيرهم ممن دونهم في العلم والإيمان والعمل كأصناف المشركين وعباد الأصنام والهوى والشيطان<sup>(١)</sup> .

إذا ذكرنا ذلك أمكننا فهم منهج شيخ الإسلام ابن تيمية في إثبات نبوة محمد صلى الله عليه وسلم والرد على المنكرين ، وأنه بما تقدم من عرضه لتعدد طرق إثبات النبوة وجود جنس الأنبياء في الأرض يدخل فيه محمد صلى الله عليه وسلم دخولاً أولياً إذ قد ظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدي الناس من عموم الكفر وظهور الشرك وانتشار الظلم والجور وسلط المفسدين على المستضعفين وأكل القوي للضعيف وفسو الفاحشة بين أهل الأرض واستمرار التناحر والتقاطع والقتال لأنفه الأسباب وانطمام نور العقل وخمود جذوة الفطر حتى لا أحد يعرف منكراً فينكره ولا معروفاً ليأمر به .

وهذه أمور قد علم من سنة الله وعادته أنه لا يقرها ولا يرضى بها وأنه دائماً يرحم عباده بإيقاظهم من هذا الواقع المخزي ببعثة رجل أو رجال من خيرة أهل الأرض وأظهرهم قلوباً وأطيبيهم أخلاقاً وأعرقهم أنساباً وأرجحهم عقولاً وأوقرهم وأحللهم وأذكراهم نفوساً فيعلمهم من لدنه علماً ويرسلهم للدعوة إلى

---

(١) انظر الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح تجد ما ذكرناه وافياً إن شاء الله .

التوحيد واستصلاح العبيد وتخليصهم من الكفر والطغيان وعبادة الهوى  
والشيطان إلى عبادة الواحد الديان .

وإذا كانت تلك الحال واقعة في الأرض كما وصفنا وسنة الله ماضية كما  
قررنا فإن بعثته صلى الله عليه وسلم ثابتة بذلك الحال الموصوف والسنة التي  
لا تتبدل<sup>(١)</sup> .

وإذا كان جنس الأنبياء قد تقدم إثبات شيخ الإسلام له بإثبات الأمر لله  
تعالى ، وقدرته وما علم من نصره لرسله ، وعادته معهم من تأييد بالمعجزات  
وجبلهم على أسمى الشمائل والأخلاق السنية ، والبراهين والدلائل  
الباهرات التي لا تلتبس بأمر يدخل في إمكان المخلوقات مع تمكן الأنبياء من  
بيان ما جاءوا به وإقامة الحججة على ما يدعونه حتى يؤمن من أراد الله به الخير  
ويهلك عن بيته من كتب الله له الهلاك ، ذلك أنه غني عن العباد وعن طاعتهم  
ولا يرضي لعباده الكفر .

وهذه أمور قد توالت كما علمنا في كتب الله وتناقلها الناس قرونًا متطاولة  
حتى علم الناس أن العدالة الإلهية تقتضي ذلك وحكمته توجيه<sup>(٢)</sup> .

فبذلك أثبت شيخ الإسلام ابن تيمية النبوة على منكريها وبه يثبت نبوة محمد  
صلى الله عليه وسلم على من ينكرها على العموم أو على الخصوص والتعيين  
لأنه : ( ما من دليل يستدل به على نبوة غيره إلا وهو على نبوته أدل ) ، فإن جحد  
نبوته يستلزم جحد نبوة غيره بطريق الأولى ، ولكن من قال ذلك هو متناقض  
كمَا يتناقض سائر أهل الباطل )<sup>(٣)</sup> .

الذين أوضحنا أنه لا دليل لهم على نفي النبوة إلا التعلق بشبهة تبين بالبحث  
أنها أو هي من خيط العنكبوت .

(١) انظر النبوات ١٩ وما بعدها .

(٢) انظر السابق ١٨٨ وما بعدها .

(٣) الجواب الصحيح ١١٦/٥ وانظر النبوات ٣٩٢٨ .

ويقرب ذلك أن الله تعالى قد بين : (أن هذا الجنس من الناس معروف قد تقدم له نظراً وأمثال ، وهو سبحانه أمر أن يسأل أهل الكتاب وأهل الذكر عما عندهم من العلم من أمور الأنبياء هل هو من جنس ما جاء به محمد - صلى الله عليه وسلم - أو هو مخالف له ليتبين بأخبار أهل الكتاب المتوترة جنس ما جاءت به الأنبياء ، وحيثئذ نعرف قطعاً أن محمداً نبي بل هو أحق بالنبوة من غيره .

والثاني : - من المقصود بسؤالهم - أن يسألوهم عن خصوص محمد صلى الله عليه وسلم وذكره عندهم ، وهذا يعرفه الخاصة منهم ليس هو معروفاً كالأول يعرفه كل كتابي ... والمقصود أن الله قال لمحمد صلى الله عليه وسلم في سورة الأحقاف : « قُلْ مَا كُنْتُ بِدَعَائِمَ الرَّسُولِ وَمَا أَدْرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا يُكْرِهُ إِنَّ أَنِي لَا مَا يُوحَى إِلَيَّ وَمَا أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ ① قُلْ أَرَأْيُكُمْ إِنْ كَانَ مِنْ عِنْدَ اللَّهِ وَكَفَرُهُمْ بِهِ وَشَهَدَ شَاهِدٌ مِّنْ بَعْدِ إِسْرَاعِيلَ عَلَىٰ مِثْلِهِ فَإِنَّمَّا وَاسْتَكْبَرُتُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ② 】 ③ .

وقال تعالى في محمد صلى الله عليه وسلم : « وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَقْتَ مِنْ قَبْلِهِ الرَّسُولَ أَفَإِنَّ مَاتَ أَوْ قُتِلَ أَنْقَلَبْتُمْ عَلَىٰ أَعْقَابِكُمْ وَمَنْ يَنْقِلِبْ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضْرَرَ اللَّهُ شَيْئاً وَسَيَجْزِي اللَّهُ أَشْكَارِكُمْ ④ 】 ⑤ .

فيبين أن هذا الجنس من الناس معروف قد تقدم له نظراً وأمثال ، فهو معتمد في الآدميين وإن كان قليلاً فيهم ، وأما من جاءهم رسول ما يعرفون قبله رسول لا كقوم نوح ، فهذا منزلة ما يبتدئه الله من الأمور ، وحيثئذ فهو يأتي بما يختص به مما يعرفون أن الله صدقه في إرساله ، فهذا يدل على النوع والشخص ، وإن كانت آيات غيره تدل على الشخص إذ النوع قد عرف قبل هذا ⑥ .

(١) سورة الأحقاف ، آية (١٠-٩) .

(٢) سورة آل عمران ، آية (١٤٤) .

(٣) النباتات ٣٠-٢٥ وانظر الفتوى ١٥/٩ .

فانطباق ما علم من حال النوع عليه يعرف به صدقه وثبتت به نبوته فقد علم أنه ذو نسب في قومه ومنعة في عشيرته ، وأنه على أشرف الأخلاق قبل البعثة وحصلت إرهاصات وبشارات تعلن وجوده في الدنيا وتشير إلى قرب مبعثه واستبشر العالمين بنبوته صلى الله عليه وسلم .

وهذا من دلائل نبوته إذ دليل صدق النبي : ( هو يدل على أنهنبي وأن الخبر بنبوته صدق ، وإن كان هو لا يستدل بذلك ولا يتحدى بمثلها وقد لا يخبره بنبوة نفسه ويكون له دلائل تدل على نبوته كما كانت قبل أن يولد ، وفي الأمكنة البعيدة - فمن آيات الأنبياء ما كان قبل ولادتهم ، وقبل إنبعاثهم وما يكون بعد موتهم ، فإن الآية دليل على صدق الخبر بأنه رسول الله ، وهذا الدليل لا ينحصر لا بمكان ولا بزمان )<sup>(١)</sup> ، ومن ذلك أشرطة الساعة فإن الأنبياء أخبروا بها ويفقعها فدللت على صدقهم ؛ إذ أخبروا بعلم الغيب الذي يختصهم الله به وكان محمد صلى الله عليه وسلم أعظمهم شأنًا في هذه الأمور وأكثراهم خبرا في تلك المغيبات فكان الأولى بإثبات نبوته بذلك )<sup>(٢)</sup> .

ولما علم أهل الكتاب من سنة الله مع الأنبياء ومن آمن بهم وعادته مع من كذبهم كان الخطاب في إثبات نبوة محمد صلى الله عليه وسلم متوجها إليهم أكثر دلائل صدقه تبهرهم أكثر ، وحجج كتابه الذي جاء به تدفع باطلهم أكثر ذلك أنه عندهم ما يثبت نبوته من دعوة التوحيد الذي اتفقت عليه الأنبياء وأن الشرك ليس بدين ولا شرع ، ثم علمتهم بأن الله تعالى إنما يبعث من اصطفاه لرسالته من الرجال الذين يوحى إليهم من أهل القرى فحال الأنبياء السابقين له وهم يعلمون ذلك .

فعلّمهم بجنس الأنبياء وما جاؤوا به من التوحيد ونبذ الشرك والدعوة إلى الهدى ونشر الخير وصلة الأرحام والبر والصدق والرحمة وغير ذلك مما

(١) النباتات ٢٩٣-٢٩٤ وانظر منه ٣٢٠-٣٢٣ .

(٢) انظر الفتوى ١٨/٦ ، ٤٩٩ والرد على المنطقيين ٣١ ، ٣٠ ، ١٥/١٥ .

شرحه من علم الغيب كصفات الله تعالى وما يجوز عليه وما يستحيل وما يجب  
كان - علمهم بذلك كله يمكنهم من العلم بصدق ما جاء به وإثبات نبوته  
وتصديقه .

هذا علاوة على علمهم بالبشرارات الناصحة عليه في بشارات أنبيائهم  
وما كانوا هم يهددون به جيرانهم من العرب بقرب ظهورنبي آخر الزمان  
ويستفتحون عليهم به<sup>(١)</sup> .

ويتأكد هذا الخطاب في حقهم لما رأوا دعوته سارت على سنة الله تعالى  
في سير دعوة الأنبياء عليهم السلام .

حيث سارع إلى اتباعه صلى الله عليه وسلم أتباع الأنبياء من ضعفة الناس  
المضطهدین في الغالب أو حذاقهم الذين لا تمنعهم شهوة الجاه والمال  
والخوف من الملا من إعلان الحق واتباعه ، وأن الحق الذي ظهر لهؤلاء  
فأتبعوه لا يتركونه ولا يسخطون دينهم الذي دخلوا فيه بل يزدادون ويتقوى  
إيمانهم مع مرور الزمن<sup>(٢)</sup> .

وقد رأوه لا يغدر كما يغدر الملوك والزعماء بل على سنن الأنبياء في الوفاء  
بالعقود إذ هم معصومون من الغدر ؛ لأنه ينافي مهمتهم ولأنه كذب في  
المستقبل وذلك لا يجوز عليهم ، وهو صلى الله عليه وسلم في هامة الوفاء  
وسالفة الرسل ، ورأوا الحرب سجالا بينه وبين أعدائه ولا يتنبه ذلك عن الجد  
والاجتهد في الدعوة لدين ربه وتبلغ رسالته والجهاد في سبيل الله تعالى ،  
هذا مع علمهم أن الكذاب لا يدوم حاله بل ينكشف أمره ويبور إلى الأبد<sup>(٣)</sup> .

فالله تعالى إذا خاطب جنس الإنس ذكر جنس الأنبياء وما جاؤوا به ، وإذا  
خاطب أهل الكتاب المقررين بنبوة موسى عليه السلام خاطبهم بإثبات نبي

(١) انظر الجواب الصحيح ٣٥٩/٢ وما بعدها . والفتاوی٤/٢١٠-٢١٥ .

(٢) انظر السابق ٦٣/٣ و٥٠٨/٥ و١٩٧ وانظر شرح العقيدة الأصفهانية ١٢٦ وما بعدها .

(٣) انظر السابق ١٢٨ وانظر دقائق التفسير الجامع لتفسير الإمام ابن تيمية ٦٣/٢ .

بعده : ( كما قال تعالى في سورة البقرة في خطابه لبني إسرائيل لما ذكره ما ذكره من أحوالهم مع موسى وذكرهم بإنعمه عليهم ، وبما فعلوه من السيئات ومغفرته لها )

قال تعالى : « وَلَقَدْ أَتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَفَقَيَّنَا مِنْ بَعْدِهِ يَأْرِسُلُ وَإِنَّا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيْتَنِتِ وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدْسِ فَكُلُّمَا جَاءَهُ كُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهُوَى أَنفُسُكُمْ أَسْتَكْبِرُ ثُمَّ فَقَرِيقًا كَذَبُتُمْ وَفَرِيقًا قَنْطَلُونَ »<sup>(١)</sup>

ثم ذكر محمدًا فقال : « وَلَمَّا جَاءَهُمْ كَذَبُ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْقَفُهُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الْكَافِرِينَ [٨١] إِنَّكُمْ أَشَرُّوا بِيَدِهِ أَنفُسُهُمْ أَن يَكُنْفُرُوا بِمَا أَنَّزَ اللَّهُ بِعِنْدِهِ أَن يُنَزِّلَ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ فَبَأْتُمْ بِعَنْبَرٍ عَلَى عَصْبَرٍ وَالْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُهِبِّبٌ »<sup>(٢)</sup>

وهنا يسلك شيخ الإسلام ابن تيمية مع أهل الكتاب طريقًا واضحًا كما يقول لبيان نبوة محمد صلى الله عليه وسلم وعموم بعثته ، ويهمنا هنا الأولى ، وهي :

( أن نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، ورسالته ، وهدى أمته : أبين وأوضح ، وتعلم - أي نبوته صلى الله عليه وسلم - بكل طريق تعلم بها نبوة موسى وعيسى عليهما الصلاة والسلام وزيادة ، فلا يمكن القول بأنهما نبیین دونه لأجل ذلك ، وإن شاء الرجل استدل على ذلك بنفس الدعوة ، وما جاء به ، وإن شاء بالكتاب الذي بعث به وإن شاء بما عليه أمته ، وإن شاء بما بعث به من المعجزات .

فكل طريق من هذه الطرق إذا تبين بها نبوة موسى وعيسى : كانت نبوة محمد صلى الله عليه وسلم بها أبين وأكمل )<sup>(٣)</sup> .

(١) النبوات ٢٢٨ ، ٢٢٩ ، وانظر الفتوى ٤/١٩٧ وما بعدها والأية من سورة البقرة ، (٨٧) .

(٢) المرجع السابق .

(٣) الفتوى ٤/٢٠٨ ، ٢٠٧ وانظر وما بعدها إلى ٢١٥ .

ومن مسالك إثبات نبوته صلى الله عليه وسلم على أهل الكتاب أن البشرة به صلى الله عليه وسلم أعظم من البشرة بال المسيح عليه السلام ، ومن أنكر ذلك من النصارى كان حاله مع النبي صلى الله عليه وسلم كحال اليهود مع عيسى عليه السلام في تأويلهم البشرة به وحملها على نبي بعده .

هذا مع أن نبوة النبي إذا كانت ثبتت بالبشرة به وإخبار النبي صادق بنبوته من بعده فإنها ثبتت بأمور أخرى كثيرة ولا يشترط فيها البشرة دائما فنوح عليه السلام وإبراهيم وموسى عليهم وعلى نبينا الصلاة والسلام أنبياء من أولي العزم من الرسل ولا تعلم بشارات بنبوتهم من تقدمهم من الأنبياء .

هذا على سبيل التنزل مع الخصم وإلا فالنبي صلى الله عليه وسلم لا يشك أن الأنبياء قد بشروا به وذلك أنه إما أن يكون حسب زعمهم - كاذبا والعياذ بالله - فيكون مع هذا الظهور والدلوام أعظم ضررا من الأعور الدجال وقد حذر الأنبياء أقوامهم منه فأين التحذير منه ؟ .

وإما أن يكون صادقا فلا يعقل مع عظم أمره وانتشار دينه واشتهر أحواله بما لم يماثله النبي قبله أو دين سماوي كان قبل إرساله ، إذ كيف يستقر في العقل إهمال الأنبياء - مع هذه الأمور - للبشرة به وبيان أحواله وتقرير أوصافه حتى يؤمن به من أراد الحق من أدركه من أهل الكتاب أو كتب الله له الهدایة ممن يعلم ذلك من كتبهم على تعاقب العصور والأزمان<sup>(١)</sup> .

بل إن دعوى عدم البشرة به باطلة ومردودة بنصوص الكتب التي بأيديهم مع ما ارتكبوه من تحريف للألفاظ تارة وللمعاني تارة أخرى فإن الله تبارك وتعالى بحكمته أبقى طائفة كبيرة من النصوص المبشرة به حتى فضحهم بذلك<sup>(٢)</sup> .

هذا على أنه : ( ليس ما يخبر به ويأمر به من الهدى قوله مجردا عن دليله ليؤخذ تقليدا واتباعا للظن بل هو مبين بالأيات البينات وهي الأدلة اليقينية

(١) انظر الجواب الصحيح ١٨٨/٥ ١٩٦-١٩٧ .

(٢) السابق ٣١٨ ١٩٧/٥ .

والبراهين القطعية ، وكان عند أهل الكتاب من البيانات الدالة على نبوة محمد - صلى الله عليه وسلم - وصحة ما جاء به أمر متنوعة لبشرات كتبهم ، وغير ذلك فكانوا يكتمنه كما قال تعالى : ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ كَتَمَ شَهَادَةً عِنْدَهُ مِنْ أَنْفُسِهِ﴾<sup>(١)</sup> .

ومن أعظم الآيات البيانات القرآن الكريم المعجز بلغظه ومعناه ومضامينه من العلوم والحقائق الكونية والأخبار الغيبية والأحكام التشريعية والأداب السامية والقصص الحسنة الواقعية . لذلك قال شيخ الإسلام ابن تيمية .

( القرآن - نفسه ) قد بين من آيات نبوته وبراهين رسالته ، أنواعاً متعددة ، مع اشتمال كل نوع على عدد من الآيات والبراهين ، مثال ذلك : إخباره لقومه بالغيب الماضي ، الذي لا يمكن بشراً أن يعلمه إلا أن يكون نبياً ، أو يكون ممن تلقاه عن النبي .

وقومه يعلمون أنه لم يتعلم ذلك من بشر ، ولا من أهل الكتاب ولا غيرهم . وهذا نوعان :

منه ما كان يسأل المشركون وأهل الكتاب ، لينظر هل هونبي أم لا ؟ ...  
ومنه ما كان الله يخبره به ابتداء ، ويجعله علماً وآية لنبوته ، وبرهاناً لرسالته ...<sup>(٢)</sup> .

وهذا القرآن الذي تقرر أنه معجز لفظاً ومعناً وأنه معجزة النبي صلى الله عليه وسلم الذي جعلها الله وحياً أو حاه إلى يه يبين شيخ الإسلام ابن تيمية وجه إعجازه ودلالته على النبوة والرسالة ويوضح أن تعدد نظرات الناس لأوجه إعجازه يعد من الإعجاز الذي لا يعتبر متعارضاً ، فيقول :

( وأما نبوة نبينا محمد عليه أفضل الصلاة وأكمل السلام فإنها تعرف بطرق

(١) النباتات ٢٢٤ والآية من سورة البقرة ( ١٤٠ ) وانظر من المرجع السابق ٢٨٦-٢٨٤ ، ٢٣٤ ، ٢٣٥ و ٣١٨ و ٣١٩ .

(٢) الجواب الصحيح ٣١٩/٥ وانظر وما بعدها وقارن بما في النباتات ٢٩٣ .

كثيرة ، منها : المعجزات ومعجزاته منها القرآن ، ومنها غير القرآن ، والقرآن معجز بلقظه ونظمه ومعناه ، وإعجازه يعلم بطريقين جملي وتفصيلي ، أما الجملي فهو أنه قد علم بالتواتر أن محمدا صلى الله عليه وسلم ادعى النبوة وجاء بهذا القرآن وأن في القرآن آيات التحدي والتعجيز ، وذكر الآيات ثم قال :

( وقد علم أيضاً بالتواتر أنه دعا قريشا خاصة والعرب عامة ، وأن جمهورهم في أول الأمر كذبوا وأذوه وأدوا الصحابة ، وقالوا فيه أنواع القول مثل قولهم هو : ساحر وشاعر وكاهن ومعلم ومجون ، وأمثال ذلك وعلم أنهم كانوا يعارضونه ولم يأتوا بسورة من مثله وذلك يدل على عجزهم عن معارضته ؛ لأن الإرادة الجازمة لا يتخلق عنها الفعل مع القدرة .

ومعلوم أن إرادتهم كانت من أشد الإرادات على تكذيبه وإبطال حجته وأنهم كانوا أحقر الناس على ذلك حتى قالوا فيه ما يعلم أنه باطل بأدنى نظر... إلى أن قال :

( وأما الطرق فكثيرة جداً متنوعة من وجوه ، وليس كما يظنه بعض الناس وأن معجزته من جهة صرف الدواعي عن معارضته . وقول بعضهم إنه من جهة فصاحتـه ، وقول بعضهم من جهة إخباره بالغـيـوب إلى أمثل ذلك فإن كلاً من الناظرين قد يرى وجهـاً من وجهـ الإـحـجـارـ وقد يـرـيدـ الحـجـرـ وإن لم يـرـ غيرـهـ ذلك الـوجهـ )<sup>(١)</sup> .

وبهـذا النـصـ الشـامـلـ تـختـمـ هـلـذـاـ المـبـحـثـ الذـيـ تـبـيـنـ فـيـ بـجـلـاءـ أـنـ شـيخـ الإـسـلامـ ابنـ تـيمـيـةـ يـبـثـ نـبـوـةـ مـحـمـدـ صـلـىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ بـمـاـ أـثـبـتـ بـهـ جـنـسـ النـبـوـةـ وـيـخـصـ النـبـوـةـ الـمـحـمـدـيـةـ بـيـانـ أـكـثـرـ حـيـثـ بـرـهـنـ عـلـىـ إـيـاثـ نـبـوـةـ مـحـمـدـ صـلـىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ بـمـاـ تـوـاتـرـ مـنـ اـقـافـهـ فـيـ الـوـحـيـ وـمـاـ تـضـمـنـهـ مـنـ خـيـرـ وـعـلـمـ تـافـعـ مـعـ مـنـ

(١) شـرحـ العـقـيدةـ الـأـصـفـهـانـيـةـ ٢٠٨ـ ، ٢٠٩ـ ، ٢١٠ـ وـقـارـنـ بـالـجـوابـ الصـحـيـحـ ٤٢٢ـ/ـ٥ـ وـمـاـ بـعـدـهـ .

سبقه من الأنبياء وأن حال أهل الأرض كان يتطلب بعثته ويوجب إقاذ البشرية  
برسالته .

وأن قومه يعلمون صدقه لما علموه من حاله قبل النبوة من الصدق والأمانة  
حيث لم يجربوا عليه كذبا فلا يعقل أن يدع الكذب على الناس ويأتي بعد  
الأربعين ليكذب على الله تعالى ، هذا مع ما عرف عنه من رجاحة العقل  
والالتزام المروءات وأصول مكارم الأخلاق التي يعلم أن الله تعالى لا يختص  
بها أحدا ثم يعرضه لما ينافقها . فقومه على هذا إنما كذبوا حسدا وجحوداً  
وكذلك أهل الكتاب فإنهم كانوا يتظرون بمعبه لما لديهم من البشارات به  
ووصف مخرجه ومهاجرته والعلم بما سيكون من أمره من عزة ونصرة وانتشار  
دعوة وظهور أمر ، هذا مع اطلاعهم على سنن الله في الكون وحال البشرية  
حين مبعثه .

فعلم الجميع بصدقه ظهر على مستهم في مناسبات عديدة وتبيان للناس  
أنهم تركوا اتباعه وإثبات نبوته عناداً وحسداً من عند أنفسهم وأن الشبه  
والاعتراضات التي ذكروها إنما هي تمويهات ، وكذلك الكتاب الذي جاء به  
شاهد بنبوته وأنه لا يصدق العقل التفريق بينه وبين عيسى وموسى في النبوة إلا  
متناقض لا يطلب الحق وينفر منه إذا بُيّن له .

وكذلك ما تواتر في السنة المطهرة من إكرام الله تعالى له في مناسبات  
عديدة بخوارق عجيبة ومعجزات باهرة لا يرتاب العاقل في كونها من أظهر  
البراهين على النبوة والصدق إذ هي خارجة عن نطاق القدرة البشرية ، وإن  
كانت ليست هي برهان نبوته فهي من أعلامها التي لم يمكن لأحد إنكارها أو  
الاعتراض عليها ، ولذلك لم يتحدهم بها إذ لم يظهر من حال القوم المشاهدين  
لها إلا التصديق بأنها من الله تعالى وأنها دالة على الإكرام والصدق والتأييد .

أما القرآن الذي ادعوا بهتنا أنها افتراء أو تعلمهم مع علمهم فيما بينهم أنهم هم  
الذين ارتكبوا هذا الافتراء والبهتان فإنه هو معجزته الخالدة التي تحداهم بها  
وأغلق الباب بتعجيزهم مدى الدهر ، ولا يضرنا عدم الجزم بوجه إعجاز محدد

فيه ، وليس بقادح في غرضنا القول بالصرافة والمنع من الممكн مع توفر القدرة والدعاي وان كان شيخ الإسلام ابن تيمية يعترض على ذكرها كوجه إعجاز إذ الأوجه المذكورة في الإعجاز تغنى عنها لظهورها وخلودها<sup>(١)</sup> . والله أعلم .

وإلى المبحث الثالث لنعقب فيه على مضامين المباحثين السابقين على ضوء الكتاب والسنة .

\* \* \*

---

(١) انظر الجواب الصحيح ٣١٩/٥ وما بعدها و ٤٢٢ وما بعدها ، وشرح العقيدة الأصفهانية

## المبحث الثالث

### تعليق في ضوء الكتاب والسنة

قد تبين من واقع نصوص المبحثين السابقين وما تهياً من دراستها أن النبي صلى الله عليه وسلم ثبتت نبوته بما ثبتت به نبوة إخوانه من الأنبياء والمرسلين من حيث بيان قدرة الله تعالى على تعليم الخلق الذي خلق ، ﴿أَقْرَا إِلَيْكُمْ أَلَّذِي خَلَقَ﴾ خلق الإنسان من عَيْقٍ ﴿أَقْرَا وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ﴾ الَّذِي عَلِمَ بِالْقَلْمَنْ ﴿عَلِمَ الْإِنْسَنَ مَا لَزِيمَه﴾<sup>(١)</sup> .

فالذي خلق الإنسان وفطره على معرفته تعالى بربوبيته ، وعلمه بما جبله عليه من الطلب والسعى ، والكسب والجلب والدفع أن يتعلم من الأشياء وال الموجودات ما يلبي حاجته بعقله وفكرة حتى صار الناس يتعلم بعضهم من بعض ويفهم بعضهم مقاصد بعض بالمخاطبة والإيحاء والإيماء والإشارة والكتابة بالقلم والمراسلة وبعث الرسل .

فالذي يَسِّر له ذلك كله قادر على أن يعلمه ما يحتاجه من العلوم والمعارف وما يكمل به عقله ويصحح به فطرته فيجتمع له بذلك نور العقل والفطرة وأنوار الشرع والهداية .

ذلك أن الأمر كله الله تعالى ، وهو حكيم رحيم ، لا يخلق عباده ويتركهم سدى ويبقيهم هملا دون أن يشرع لهم ملة يتبعونها وقانونا يحكمونه في حركاتهم وسكناتهم ، ونظماما يترافعون إليه في حال منازعاتهم عند تضارب مصالحهم .

وهذا مارأينا إمكانه ووقوعه في أمم كثيرة وتعلمنا منه سنة الله تعالى في نصرة أنبيائه وتأييده لهم بالمعجزات ودلائل الصدق من خلال الآيات الباهرات ، وإهلاك المكذبين وإنجاء المؤمنين .

(١) سورة العلق ، آية (٥-٦) .

وبما أثبنا به نبوتهم وجدناه عند النظر في إثبات نبوته صلى الله عليه وسلم يتفق معهم فيه بشهادة القرآن الكريم والسنة المتواترة والصحيفة والأخبار والسيرة المستفيضة .

وهذه أمور يتفق الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية عليها ، والرد على المنكرين من خلالها وإبطال شبههم على ضوئها كما شرحناه آنفاً وعليه فنماذج من نصوص الوحيين الكتاب والسنّة تغنى عن الإطناب في ذلك قال تعالى :

﴿إِنَّا أَوحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّذِيرَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطَ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَهَدْرُونَ وَسُلَيْمَانَ وَإِلَيْنَا دَأْوَدَ زَبُورًا ﴾١٣١﴾ **رَسُلًا** قَدْ فَصَّلَتْهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلٍ وَرَسُلًا لَمْ نَفْصُلْهُمْ عَلَيْكَ وَكَلَمُ اللَّهِ مُوسَى تَحْكِيمًا **رَسُلًا** مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لَهُمَا يَكُونُ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا **لِكِنَّ اللَّهَ يَشَهِّدُ بِمَا أَنْزَلَ إِلَيْكَ أَنْزَلَهُ يَعْلَمُهُ وَالْمَلَائِكَةُ يَشَهِّدُونَ وَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا ﴾١٣٢﴾ .**

فالذين لا يرتابون في نبوة هؤلاء قد أعلمهم الله أنه أرسله كما أرسلهم ونبأه كما نبأهم وأوحى إليه كما أوحى إليهم .

ولذلك لما بالغ اليهود في إنكار نبوته حتى أنكروا أن يكون الله تعالى أنزل وحيا على أحد ، بين لهم أنهم ما عظموه الله ولا قدروه حق قدره بهذا الافتراء ، وأفحهم بما لا جواب لهم عنه وهو كتاب موسى عليه السلام الذي يدعون التمسك به وأنه قال إنه لا نبي بعده فقال تعالى :

﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ إِذَا قَالُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَى بَشَرٍ مِنْ شَيْءٍ قُلْ مَنْ أَنْزَلَ الْكِتَابَ الَّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَى نُورًا وَهُدًى لِلنَّاسِ تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبَدِّلُونَهَا وَتُخْفِفُونَ كَثِيرًا وَعَلِمْتُمُ مَا لَرْتُ قَلَمًا أَنْتُمْ لَا أَبَاوِرُكُمْ قُلْ إِنَّ اللَّهَ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ﴾١٣٣﴾ وَهَذَا كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ مُصَدِّقٌ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِتَنْذِرَ أُمَّ الْقَرَبَى وَمَنْ حَوْلَهَا وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ يَا إِلَّا خَرَقَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَهُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ يَحَافِظُونَ ﴾١٣٤﴾ .

(١) سورة النساء ، آية (١٦٦-١٦٣) .

(٢) سورة الأنعام ، آية (٩٢-٩١) .

وإذا كان الأنبياء الذين نزل عليهم الوحي لا يملكون إلا تلقيه وتبليغه فكذلك محمد صلى الله عليه وسلم : ﴿ وَلِنَّكَ لَئِنْكَ لَئِنْكَ الْقُرْءَانَ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ عَلَيْهِ ﴾<sup>(١)</sup> .

وقد احتاج الله تعالى كثيراً في القرآن الكريم على أهل الكتاب موبخاً إياهم على إنكار نبوته صلى الله عليه وسلم لما عندهم من دلائل صدقه والعلم ببيانات الأنبياء به وذكرهم بالشهادة التي كتموها حسداً وتكبراً عن الحق<sup>(٢)</sup> .

وكما دفع الله شبه اليهود والنصارى عن نبوة محمد صلى الله عليه وسلم بما احتاج عليهم به من نبوات الأنبياء المتقدمين الذين يدعون الإيمان بهم احتاج كذلك على المشركين وسائر الكافرين لإثبات نبوته صلى الله عليه وسلم ، ونفى ما زعموه افتراء أنه تعلم القرآن من بشر أو افتراه وأعانه عليه قوم آخرون ، أو أنه يشتبه بالسحر وأعمال الكهنة والعرافين ، وإن كان له أثر عظيم في القلوب والنفوس . ولما قرر القرآن إبطال ما عندهم من تخرصات وظنون لا دليل عليها خاطب محمداً صلى الله عليه وسلم أمراً له بقوله تعالى : ﴿ قُلْ مَا كُثُرٌ بِذِعَارٍ مِّنَ الرُّسُلِ وَمَا أَدْرِي مَا يَفْعَلُ بِي وَلَا يُكَمِّلُ إِنْ أَتَيْتُ إِلَّا مَا يُوَحَّى إِلَيَّ وَمَا أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُّئِنٌ ﴾<sup>(٣)</sup> .

وإذا لم يكن بدعاً من الرسل فإن ذلك معناه أن للرسل علامات وأحوالاً يعرف بها صدقهم وتثبت بها نبوتهم . وقد جتنا على كثير من ذلك - والله الحمد - ونود هنا أن نلم بأهم ما برهن به الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية على نبوته صلى الله عليه وسلم مما له شاهد في الكتاب والسنّة زيادة على ما تقدم عنهما إذ من مهام التعقيب استكمال الفكرة والاستدلال عليها وإعطاء نظرة شاملة مركزة عن فحوى المباحث التي يعقب عليها وذلك لا يتحقق في حالات كثيرة إلا بنهج نظام الفقرات لضبط المعلومات وتصوير المعطيات ، لذا نقول :

(١) سورة النمل ، آية (٦) .

(٢) انظر نبوة محمد صلى الله عليه وسلم في القرآن ، تأليف الدكتور / حسن ضياء الدين عتر ، دار البشائر الإسلامية ط١ ، ١٤١٠ هـ ، وما بعدها .

(٣) سورة الأحقاف ، آية (٩) .

إن الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية بربت جهودهما في إثبات نبوة محمد صلى الله عليه وسلم والرد على المنكرين في المسائل الآتية :

أـ في النظر إلى حاله قبل المبعث وما كان عليه من أصول الأخلاق وطيب الشمائل بحيث لم يجرب عليه قومه كذبا ولا ظلما ولا خيانة ولا عبادة للأوثان والأصنام ولا دخولا فيما هم فيه من الفواحش والموبقات حتى ظهر لهم تميّزه بخصال الخير ومجانته لأسباب الشر ، هذا بالإضافة إلى الإرهاصات والعلامات التي حفظت عند مولده أو وقعت عند مبعثه وبما نظرا فيه شهد الكتاب والسنة وعلماء الأمة<sup>(١)</sup> .

وما كان قبل المبعث يدل على الاصطفاء والعنابة الربانية وإن لم يكن برهان نبوة .

بـ أنه ادعى الوحي ودعا إلى توحيد الله وعبادته وأمور عظيمة وأخبر بالغيب البعيدة في الزمان والمكان خبرا صادقا يوافق ما جاء به الأنبياء قبله كما شهد بذلك ورقة بن نوفل والنرجاشي ، وعبد الله بن سلام ، وهرقل ملك الروم وغيرهم من كان يعلم أن ما جاء به مطابق لما جاء به الأنبياء ، وأن ما أخبر به جوابا عن سؤال أو ابتداء من خبر أو أمر ونهي وعقيدة وأداب وغير ذلك من الأحكام والتشريعات يتافق وما دعا إليه الأنبياء قبله .

وبذلك يكون أهل الكتاب جحدوا نبوته وحسدوه على هذه النعمة فضلوا ضلالا بعيدا . وهذا ما تقدم في نصوصهما ما يبرهن على اتفاقهما عليه ، وبهذاه الأمور شهد الكتاب والسنة وأطبق علماء الأمة<sup>(٢)</sup> .

(١) انظر الفصول في سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم ، للإمام المؤرخ إسماعيل بن عمر بن كثير الشافعي ، تحقيق سيد بن عباس الجليمي ، مؤسسة الكتب الثقافية - بيروت ط ١ ، ١٤١٣هـ - ٤٠٣١ ، وانظر المواهب اللدنية ١٠٥-٨٥ / ١ ، ونبوة محمد صلى الله عليه وسلم في القرآن ١٣٢-١٥٠ .

(٢) انظر إرشاد الثقات إلى اتفاق الشرائع على التوحيد والمعاد والنبوات ، للإمام محمد بن علي الشوكاني ، ط ١ دار الكتب العلمية بيروت ١٤٠٤هـ ، ٢٥ وما بعدها .

جــ ويتقان كذلك على أن النظر في القرآن الكريم يوصل إلى إثبات نبوته صلى الله عليه وسلم من وجوه كثيرة وأنه صلى الله عليه وسلم تحدى الإنس والجن به وقد تتوفرت في قومه دواعي معارضته ومناقضته فلم يتعرضوا لمعارضته لما بهرهم من فصاحته وعظيم أمره وجزالة أسلوبه واتساق نظمه ، فسلموا لإعجازه واستسلموا لأمره وتعرضوا لمقاومة أوامرها والاستخفاف بوعده ووعيده وارتکبوا نواهيه وعاندوا زواجه فحكم فيهم السيف حتى هلك من هلك عن بينة وحيي من حي عن بينة وهم مع ذلك كما وصفهم الله تعالى : ﴿فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَّ الظَّالِمِينَ يَعِيشُونَ اللَّهُ يَعْلَمُ حَدُودَهُمْ﴾<sup>(١)</sup> .

وعلى ما اتفقا عليه دل الكتاب والسنة وتحقق عند علماء الأمة<sup>(٢)</sup> ، على أن الإمام الغزالى في بيانه لوجه الإعجاز في القرآن الكريم يرى أن القول بالصرفة أي دعوى صرف الله تعالى العرب عن معارضة القرآن الكريم بدعوى أنه لم يتجاوز مستوى طاقتهم واقتراهم في البلاغة غير ضائق في تحصيل الغرض من حصول الإعجاز بناء على أن منع المعتاد بالتحدي أمر خارق للعادة ومعجز إعجازا يدل على الصدق ويدل على النبوة إن افترن بالدعوى والتحدي ، ومذهب الصرفة وما يتصل بذلك من لوازم وشبه يرفضه شيخ الإسلام ابن تيمية ، ولا يقره الإمام الغزالى لما بين من توفر دواعي الدفاع عن النفس وأنه من المقطوع به ضرورة أن الاشتغال بذلك أي بنظم كلام أسهل من التعرض للسيف والقتل والسبى وكل ما وقع للعرب من ذلك بما تغنى شهرته عن ذكره<sup>(٣)</sup> .

دــ ويتقان على صور أخرى عديدة من الأمور التي أثبتت الناس بها نبوته

(١) سورة الأنعام ، آية (٣٣) .

(٢) انظر البرهان في علوم القرآن ٢/٩٠-١١٨ و٣/٤٦٨ وما بعدها ، وقارن بما في مناهل العرفان في علوم القرآن ٢/٣٣١-٤٠٩ واعتبره بما في الشفا للقاضي عياض ٢/٧٦٢-٨٤٥ .

(٣) انظر الاقتصاد ١٣٠ وقارن بما في شرح العقيدة الأصفهانية ٢١٠ ، واعتبر بما في مناهل العرفان ٢/٤١٤-٤١٩ .

صلى الله عليه وسلم لما وقع أمام أعينهم أو بنقل يثبت به تواتر الجنس وثبوت المجموع من خوارق العادات التي وصلت إلى ألف واقعة عند من أحصاها من العلماء<sup>(١)</sup> .

وهذا النقل المشار إليه يفيد علما ضروريًا لا يرتاد معه مسلم ، ولا يملك دفعه معاند إلا جحوداً ، ولا يقدر من يقر بأصل النبوات ويعلم ما أكرمه الله به من معجزات حسية أن يتهرب من الإقرار بها ؛ إذ نقلتها أكثر وأوضح سندًا ومتنا من الوسائل التي وصلت له بها معجزات موسى وعيسى عليهم الصلاة والسلام .

وكذلك لا يملك طبائعي أو متفلسف نسبتها إلى التصرف في المادة ؛ إذ لا يقبل ذلك بنقل المشاهدين وتوافق الناقلين ، ولذا فاتفاقهما على إثبات نبوته صلى الله عليه وسلم على هؤلاء جميعاً بالمعجزات الحسية يتفق وما شهد به القرآن ونص عليه الوحي باليبيان أعني الوحي الذي أوتيه صلى الله عليه وسلم مع القرآن وهو سنة سيد ولد عدنان ، وقد أجمع على الإيمان بها وإثبات نبوة الأنبياء بها علماء سائر الأديان التي أصلها خرج من المشكاة التي خرج منها القرآن<sup>(٢)</sup> .

هذا علاوة على أن من خالطه قبل المبعث وعرف صدقه وبعده عن مواطن الريب لم يتردد في إثبات نبوته والمبادرة إلى الإيمان به ، وحال أم المؤمنين خديجة وأبو بكر الصديق وعلي بن أبي طالب وزيد بن حارثة يشهد بذلك ؛ إذ علمنا أنه لم يطلب أحد منهم برهاناً ولم يتلעם ساعة ؛ لمكان الإلف والمغالطة الموجبة للعلم التام بحاله صلى الله عليه وسلم من الصدق وحب الخير للناس<sup>(٣)</sup> .

(١) انظر الجواب الصحيح ٣٩٩/١ وما بعدها .

(٢) انظر معجزات المصطفى صلى الله عليه وسلم ١٠٦٨٢ ، ونبوة محمد صلى الله عليه وسلم في القرآن ٢٢٣-٢٣٢ و٥٨٠/٦ وما بعدها .

(٣) انظر سيرة ابن هشام ١/٢٢٣-٢٥٠ ، وصحيحة مسلم لشرح الإمام النووي ١٤٨/١٥ ، =

وكما آمن به وأثبت نبوته صلى الله عليه وسلم من كان مطلعاً على أحواله عالماً بفضائله وجميل شمائله كذلك كتب الله الإيمان لأقوام بمجرد سماع كلامه لصدق لهجته وحلوته منطقه وبهاء طلعته بحيث يجزم أحدهم قائلاً : (هذانبي) أو قائلاً : (أشهد أنهنبي)<sup>(١)</sup>.

وبهذا نعلم أن طرق الناس في إثبات نبوته صلى الله عليه وسلم كثيرة وعديدة ، وأن جهود هذين الإمامين في إثباتها والرد على منكريها كانت جبارة ومتعددة .

وإذا كان ذلك واضحاً فإنه مما يحمد لهما ويذعن إلى إبراز جهودهما في هذا الصدد ، وخصوصاً شيخ الإسلام ابن تيمية لما ظهر من كثرة نصوصه في هذا السبيل وتوجهه لمجادلة أهل الكتاب بالكتاب والسنّة والأدلة العقلية والبرهنة على مراده من نصوص كتبهم ومناقضتهم في دعواهم بالإيمان بها وبمن يدعون أنه نقلها لهم عن الأنبياء المقربين بنبوتهم ، فلا يرتاب من تتبع كتبه وما خص النبوات به في أن هذا الأمر يشغل باله ويليه جل اهتمامه ويسلك فيه مسالك حسنة ومناهج مقتنة يدرك الباحث منها سعة علمه وقوة عقله واستيلاء الأمر على فؤاده واعتباره كل شيء في حياته لأنه أصل دينه الذي ينذوذ عن حياضه ، ويدعو الناس لولوج أبوابه . هذا ما أرداه التعقيب به على هذا التعقيب الذي عقنا به على طرق إثبات نبوة محمد صلى الله عليه وسلم عند هذين الإمامين لنصله بفصل عن خصائص نبوته التي ثبتت ، ثبتنا الله على ملته . آمين .

\* \* \*

---

= والفتح الرباني ٢٢/٣٩٢ ، والشفا ٢/٣ وما بعدها . ٢١٥ وما بعدها .

(١) انظر الجواب الصحيح ٦/٤١٨-٥١٧.

## الفصل الثاني

### خصائص نبوته صلى الله عليه وسلم

#### المبحث الأول

##### رأي الإمام الغزالى

إن من خصائص الأنبياء عليهم الصلاة والسلام التي يشترون فيها الوحي والاطلاع على الغيب ، والدعوة إلى التوحيد وعبادة الله وحده لا شريك له ، والأمر بالمحافظة على الدماء والأموال والأعراض والأنساب والعقول .

أما التشريعات والأحكام الأخرى والأداب العامة والأنظمة المعمول بها فقد تختلف وتنسخ وينزل على هذا النبي ما كان محرما في شريعة من قبله ، ويخفف في شرع هذا ما كان فيه أغلال وأصارار على من قبله من الشرائع .

وقد رأينا أن الله تعالى أرسل رسleه تترى بعد نوح عليه السلام وكان كلنبي يبعث في قومه خاصة وبسانهم ليبين لهم ، ولا يتتجاوزهم إلى غيرهم بالدعوة إلى ما جاء به وقد يصرح بأنه لم يبعث إلا إلى هذا الشعب الخبيث ، أو خرافبني إسرائيل الضالة كما نقل ذلك عن عيسى عليه السلام ، وكما هو حال موسى فيما آلت إليه نبوته بعد غرق فرعون وقومه .

وعليه فالأنبياء دينهم واحد وشرائعهم قد تختلف والاستجابة لدعوتهم ودرجة تكذيب أقوامهم لهم أو تصديقهم واتباعهم مختلفة هي الأخرى أيضاً ، هذا مع أن لكل واحد منهم آية أو آيات تدل على صدقه ويوئمن عليها البشر ، ولهم صفات حسنة تعمهم مع تفاوتهم فيها حسب ما تقدم بيانه في فصل صفات

الأنبياء<sup>(١)</sup> . وتصديق ما ذكرنا من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم هو ما رواه أبو هريرة رضي الله عنه :

.... والأنبياء إخوة لعلات ، أمهاهم شتى ودينهم واحد<sup>(٢)</sup> .

وإذ عرفنا صوراً من الاشتراك في الخصائص فلنحاول مع الإمام الغزالى حتى يعرفنا ما به الافتراق بعرض شيء من نصوصه النادرة في هذا المبحث بالذات ألا وهو خصائص نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، وأكثر ما وجدهنا له من النصوص المساعدة على استطلاع رأيه في الخصائص النبوية هي ما جاء في كتاب : روضة الطالبين وعمدة السالكين<sup>(٣)</sup> المطبوع ضمن مجموعة رسائل الإمام الغزالى رقم<sup>(٤)</sup> .

وهذا الكتاب فيما هو واضح لمن قرأه وعرف تاريخ العلماء يعلم أنه ليس للإمام الغزالى إذ فيه نقل في الرد على من أجاز الصغائر على الأنبياء من كتاب الشفا للقاضي عياض المتوفى ٥٤٤هـ<sup>(٥)</sup> .

وما لم تثبت نسبة هذا الكتاب للإمام الغزالى فإننا نقتصر على ما وجدهنا من نصوصه في كتبه الثابتة له ولا يضرنا ندرتها في هذا الصدد ما دام يعرف منها وجه المقصود<sup>(٦)</sup> .

إن كلام الإمام الغزالى فيما يمكن أن يصنف في بيان خصائص نبوة محمد صلى الله عليه وسلم يرجع إلى مقصدين هما :

المقصد الأول : عموم رسالته صلى الله عليه وسلم .

(١) انظر إحياء علوم الدين ٤/١٨٢ ، ١٨٣ .

(٢) صحيح البخاري ، كتاب أحاديث الأنبياء ، باب قول الله : «واذكر في الكتاب مريم» الحديث (٣٤٤٣) وانظر في معنى الحديث فتح الباري ٦/٤٨٩ .

(٣) المذكور ٧٣ وما بعدها .

(٤) طبعة دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ١٤٠٦هـ .

(٥) انظر المرجع المذكور ٤/٢٩٢ وما بعدها .

(٦) انظر الإحياء ٤/١٨٢ ، ١٨٣ .

المقصد الثاني : ختم النبوة بنبوته صلى الله عليه وسلم .

أما المقصد الأول : فيرد فيه على العيساوية القائلين بأن رسالته صلى الله عليه وسلم خاصة بالعرب ، ويورد فيه نصوصاً أخرى يوضح فيها بطريق حكاية الواقع شمول شريعته صلى الله عليه وسلم وأنه مبعوث إلى كافة الناس وأن العيساوية متناقضون : ( حيث ذهبوا إلى أنه رسول إلى العرب فقط لا إلى غيرهم ، وهذا ظاهر البطلان فإنهم اعترفوا بكونه رسولاً حقاً ، ومعلوم أن الرسول لا يكذب ، وقد ادعى هو أنه رسول مبعوث إلى الثقلين ، وبعث رسوله إلى كسرى وقيصر وسائر ملوك العجم<sup>(١)</sup> وتواتر ذلك منه . فما قالوه محال متناقض )<sup>(٢)</sup> .

( والأصل المقطوع به أن كل من كذب محمداً صلى الله عليه وسلم فهو كافر أي مخلد في النار بعد الموت، ومستباح الدم والمال في الحياة إلى جملة الأحكام... )<sup>(٣)</sup> .

وهذا التكفير يشمل كل مكذب لعموم رسالته صلى الله عليه وسلم ذلك أن : ( معنى الكلمة الثانية - التي هي شطر كلمة الشهادة بالإسلام - هي الشهادة للرسول بالرسالة ، وأنه - تعالى - بعث النبي الأمي القرشي محمداً صلى الله عليه وسلم برسالته إلى كافة العرب والعجم والإنس والجن ، فنسخ شريعته الشرائع إلا ما قرره منها .

وفضله على سائر الأنبياء وجعله سيد البشر . ومنع كمال الإيمان بشهادة التوحيد وهو قول : لا إله إلا الله ، مالم تقترن بها شهادة الرسول وهو قوله : محمد رسول الله ، وألزم الخلق تصديقه في جميع ما أخبر عنه من أمور الدنيا والآخرة )<sup>(٤)</sup> .

(١) انظر فتح الباري ١/٣١ وما بعدها . و ٨/٢١٤ وما بعدها .

(٢) الاقتصاد ١٢٧ .

(٣) السابق ١٥٦ وانظر منه ١٥٧ وانظر معراج السالكين ١٣٨ - ١٤٠ وانظر فيصل التفرقة ١٢٠ .

(٤) الإحياء ١/٨٦ ، ٨٧ وانظر قواعد العقائد ضمن المجموعة (٢) ١٢٧ ، ١٢٨ .

وبرهان ذلك أنه صلى الله عليه وسلم : ( أفاض على الخلق ما أوحى إليه من صلاح العباد في معادهم ومعاשهم ، وأنه ما كتم شيئاً من الوحي وأخفاه وطواه عن الخلق ، فإنه لم يبعث إلا لذلك ، ولذلك كان رحمة للعالمين فلم يكن متهمماً فيه ، وعرف ذلك علماً ضروريًا من قرائن أحواله في حرصه على إصلاح الخلق وشغفه بإرشادهم إلى صلاح معاشهم ومعادهم ، فما ترك شيئاً مما يقرب الخلق إلى الجنة ورضاء الخالق إلا دلّهم عليه وأمرهم به وحثّهم عليه ، ولا شيئاً مما يقربهم إلى النار وإلى سخط الله إلا حذرهم منه ونهاهم عنه ، وذلك في العلم والعمل جمياً )<sup>(١)</sup> .

فيهذا النصوص التي تضمنها هذاؤالمقصد يكون رأي الإمام الغزالى أن من خصائص نبوة محمد صلى الله عليه وسلم العموم والشمول والوفاء بما يحتاجه الخلق في العلم والعمل وكل ما يتصل بالدنيا والأخرى .

فهذا بينه النبي صلى الله عليه وسلم إذ لم يبعث إلا لتعليم الناس وتبلغهم وإرشادهم إلى ما يقربهم من الله تعالى ويعدهم من سخطه ويدخلهم الجنة ويجنبهم النار بذلك كان رسولاً إلى الثقلين ورحمة للعالمين .

فمن أنكر أصل نبوته فقد أثبتناها عليه في المباحث السابقة ومن اعترف بكونه رسولاً لزمه تصديقه فيما تواتر عنه من دعوة الناس عامة وجهادهم على الإيمان به بالإضافة إلى ما علم ضرورة من وفاء شريعته بما يحتاجه العباد في معاشهم ومعادهم .

وهذا مؤذن بختم الشرائع بها وكونه خاتم الأنبياء والمرسلين ، وذلك هو المقصد الثاني .

**المقصد الثاني : ختم النبوة بنبوته صلى الله عليه وسلم :**

رأينا الإمام الغزالى في إثبات نبوة محمد صلى الله عليه وسلم يرد على اليهود المنكرين للنسخ مفههماً إياهم أن المحدور الذي بنوا عليه نفيهم للنسخ

(١) إلحاد العوام ٩٢ ، وانظر الرسالة اللدنية ٩٨ والمنتقد ٨١ .

بعد موسى غير حاصل وأنه يلزمهم منعه منذ آدم عليه السلام إلى موسى عليه وعلى سائر الأنبياء الصلاة والسلام .

كما أوضح أن ورود نبی لا يقضی بنسخ شریعة من قبله بمجرد الإنباء وأن النسخ لا يحصل في غالب الشرائع وإنما في أمور اقتضت رحمة الله بعباده في الأعصار والأحوال نسخها لتقلب الأزمان واختلاف الأقوام والبلدان وحيث ألمتهم ذلك حتى أثبت عليهم نبوة نبی بعد موسى عليه السلام كان لزاماً عليهم تکذیب من نقل لهم عن موسى عليه السلام أنه قال : (عليکم بديني ما دامت السموات والأرض ، أو قال : إني خاتم الأنبياء )<sup>(۱)</sup>

هذا علامة على جزمه بأن هذه الشبهة إنما لقنوها بعد وفاة نبینا محمد صلی الله علیه وسلم إذ لو كانت معلومة لديهم لأفحموه بها ولما ترددوا في الإدلة بها .

ومن هنا قال الإمام الغزالی في نصوصه جازماً بختم النبوة ونسخ ما قبل رسالة محمد صلی الله علیه وسلم إلا ما أقره الله تعالى من تشريعاته :

(الأصل العاشر : أن الله سبحانه قد أرسل محمداً صلی الله علیه وسلم خاتماً للنبيين وناسخاً لما قبله من شرائع اليهود والنصارى والصابئين ..)<sup>(۲)</sup> .

(وأغلق الله باب الوحي من عهد سیدنا محمد صلی الله علیه وسلم ، وكان رسول الله صلی الله علیه وسلم خاتم النبيين وكان أعلم الناس وأفصح العرب والعجم ..)<sup>(۳)</sup> .

ويوضح الإمام الغزالی أنه ولو انقطع الوحي وانسد باب الرسالة فإن باب

(۱) انظر الاقتصاد ۱۲۸ وانظر الإسلام في مواجهة الاستشراق العالمي ، الدكتور عبد العظيم المطعني ، دار الوفاء ، المنصورة ، ط ۱ ، ۱۴۰۷ هـ ، ۴۳۷ وما بعدها ، واستيفنوزا ، رسالة في اللاهوت والسياسة ۱۷۱ وما بعدها .

(۲) الإحياء ۱۰۵ / ۱ .

(۳) الرسالة اللدنية ۱۰۵ .

الإلهام لم ينسد لحاجة النقوس إلى التذكرة والتجدد ، فيقول :

( واعلم أن الوحي إذا انقطع ، وباب الرسالة إذا انسد استغنى الناس عن الرسل وإظهار الدعوة بعد تصحيح الحجة وتمكيل الدين كما قال تعالى : « أَتَيْتُمْ أَكْمَلَتُ لَكُمْ دِينَكُمْ »<sup>(١)</sup> ، فالله تعالى أغلق باب الوحي وهو آية العباد وفتح باب الإلهام رحمة وهيا الأمور . . )<sup>(٢)</sup> ، ( وكانت النبوة مقصودة بالإيجاد والمقصود كمالها وغايتها لا أولها ، وإنما تكمل بحسب سنة الله تعالى بالتدرج كما تكمل عمارة الدار بالتدرج لتمهد أصل النبوة بآدم ولم يزل ينمو ويكمel حتى بلغ الكمال بمحمد صلى الله عليه وسلم ، وكان المقصود كمال النبوة وغايتها ، وتمهيد أوائلها وسيلة إليها كتأسيس البنية وتمهيد أصول الحيطان فإنه وسيلة إلى كمال صورة الدار ، ولهذا السر كان خاتم النبيين . . فإن الزيادة على الكمال نقصان وكمال شكل الآلة الباطشة كف عليه خمس أصابع ، فكما أن ذا الأصابع الأربع ناقص فذو الأصابع الستة ناقص لأن السادس زيادة على الكفاية فهو نقصان في الحقيقة وإن كان زيادة في الصورة . فإذا عرفت أن كونه خاتم النبيين ضرورة لا يتصور خلافه إذ بلغ به الغاية والكمال في التقدير وأخر الوجود )<sup>(٣)</sup> .

وبعد أن قرر الإمام الغزالى هذا ، رأى أن يسد بعض الثغرات التي قد يتسرّب منها شذوذ من الناس كما حصل فعلًا<sup>(٤)</sup> ومحاولة ذلك السد جاءت ضمن مناقشة رتب الكفر التي رتبها الإمام الغزالى ليبين من خلالها أن الحكم

(١) سورة المائدة ، آية (٣) .

(٢) السابق ١٠٧ .

(٣) المضئون به الصغير ١٧٦-١٨٠ .

(٤) انظر عقيدة ختم النبوة بالنبوة المحمدية للدكتور عثمان ، مصدر سابق ١٠ وما بعدها ١٨٣-٨٣ ، والقاديانية دراسات وتحليل تأليف إحسان الهي ظهير ط ١٤٠٤ هـ ٩٣-٤٩ . والتتجانية دراسة لأهم عقائد التجانية على ضوء الكتاب والسنّة ، تأليف على بن محمد الدخيل الله ، دار طيبة ، الرياض ، ١٠٤-١٢٣ .

بـكـفـر جـاـحـد الـخـالـق وـنـاكـرـي النـبـوـات لـيـسـت مـتـسـاوـيـة فـي الجـزـم بـهـا وـالـقـطـع بـتـكـفـيرـها معـنـكـر الإـجـمـاع ، (إـذ الإـشـكـالـات كـثـيرـة فـي وجـه كـوـن الإـجـمـاع حـجـة فيـكـاد يـكـون ذـلـك المـمـهـد لـلـعـذـر ولـكـن لـو فـتـح هـذـا الـبـاب انـجـر إـلـى أـمـور شـنـيـعة وـهـوـ أـن قـائـلـا لـو قـالـ : يـجـوز أـن يـبـعـث رـسـوـل بـعـد نـبـيـنـا مـحـمـد صـلـى الله عـلـيـه وـسـلـمـ ، فـيـبـعـد التـوقـف فـي تـكـفـيرـه وـمـسـتـنـد اـسـتـحـالـة ذـلـك عـنـد الـبـحـث تـسـتـمـدـ منـ الإـجـمـاع لـا مـحـالـة فـإـنـ الـعـقـل لـا يـحـيلـه وـمـا نـقـلـ فـيـه مـنـ قـوـلـه - صـلـى الله عـلـيـه وـسـلـمـ - (لـا نـبـي بـعـدي )<sup>(١)</sup> ، وـمـنـ قـوـلـه تـعـالـى : ﴿ وَخَاتَمَ الْبَيِّنَاتُ ﴾<sup>(٢)</sup> .

فـلـا يـعـجز هـذـا القـائـل عنـ تـأـوـيلـه ، فـيـقـولـ : خـاتـمـ النـبـيـنـ أـرـادـ بـهـ أـولـى العـزـمـ مـنـ الرـسـلـ ، فـإـنـ قـالـوا : النـبـيـنـ عـامـ ، فـلـا يـبـعـد تـخـصـيـصـ الـعـامـ .

وـقـوـلـه : لـا نـبـي بـعـدي لـم يـرـدـ بـهـ الرـسـوـلـ ، وـفـرـقـ بـيـنـ النـبـيـ وـالـرـسـوـلـ ، وـالـنـبـيـ أـعـلـى رـتـبـةـ مـنـ الرـسـوـلـ إـلـى غـيـرـ ذـلـكـ مـنـ أـنـوـاعـ الـهـذـيـانـ ، فـهـذـا وـأـمـثالـهـ لـا يـمـكـنـ أـنـ نـدـعـيـ اـسـتـحـالـتـهـ مـنـ حـيـثـ مـجـرـدـ الـلـفـظـ . فـإـنـا فـيـ تـأـوـيلـ التـشـبـيـهـ قـضـيـناـ باـحـتـمـالـاتـ أـبـعـدـ مـنـ هـذـهـ وـلـمـ يـكـنـ ذـلـكـ مـبـطـلاـ لـلـنـصـوـصـ .

وـلـكـنـ الرـدـ عـلـىـ هـذـا القـائـلـ أـنـ الـأـمـةـ فـهـمـتـ بـالـإـجـمـاعـ مـنـ هـذـا الـلـفـظـ وـمـنـ قـرـائـنـ أـحـوـالـهـ أـنـ أـفـهـمـ عـدـمـ نـبـيـ بـعـدهـ أـبـداـ وـعـدـمـ رـسـوـلـ اللهـ أـبـداـ وـأـنـ لـيـسـ فـيـهـ تـأـوـيلـ وـلـاـ تـخـصـيـصـ فـمـنـكـرـ هـذـاـ لـاـ يـكـونـ إـلـاـ مـنـكـرـ الإـجـمـاعـ )<sup>(٣)</sup> .

هـذـاـ هـوـ الـإـمـامـ الغـزـالـيـ يـرـكـزـ فـيـ حـدـيـثـهـ عـنـ خـصـائـصـ نـبـوـةـ مـحـمـدـ صـلـىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ عـلـىـ أـهـمـهـاـ وـأـعـظـمـهـاـ أـثـرـاـ وـأـدـلـهـاـ عـلـىـ خـلـودـ هـذـاـ الـدـيـنـ الـذـيـ لـاـ يـقـبـلـ اللهـ تـعـالـىـ مـنـ أـحـدـ غـيـرـهـ ﴿ وَمَنْ يَبْتَغِ عَيْرَ الْإِسْلَامِ فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾<sup>(٤)</sup> .

وـبـهـذـاـ الـجـهـدـ يـكـونـ قـدـ أـبـطـلـ مـزـاعـمـ مـنـ قـصـرـ نـبـوـتـهـ صـلـىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ عـلـىـ

(١) صحيح البخاري ، كتاب الأنبياء ، باب ما ذكر عن بنى إسرائيل الحديث رقم (٣٤٥٥) .

(٢) سورة الأحزاب ، آية (٤٠) .

(٣) الاقتصاد ١٥٩ ، ١٦٠ .

(٤) سورة آل عمران ، آية (٨٥) .

العرب من المعترفين بنبوته وأثبتت شمول شرعه وهيمنته على الأديان قبله وأن ما لم ينسخ منها لا يعمل به إلا لأنه شرع له صلى الله عليه وسلم .

وللإمام الغزالى جهود كبيرة في بيان يسر هذه الشريعة وعمومها وكمالها ووفائها بحاجات البشر بكل سهولة ومرونة وهذه أمور أنزلها الله بها لتكون قاضية بيقائهما ، إذ قطع التشريع بها وهيا العلماء للنظر في استخراج أسرارها والاستنباط عند النوازل من عمومات نصوصها التي يندرج تحتها كثير من الأحكام والحلول والأداب ، والأخلاق والتربية والسلوك والمعاملات الواضحة والعبادات المزكية للنفس المصفية للروح ، هذا بالإضافة إلى ما شرحته عن الكون وما يحيط بالإنسان وما يتظاهره بعد الموت في البرزخ وعند قيام الساعة حتى يدخل أهل الجنة وأهل النار كل ذلك بأسلوب الوعيد والترغيب والترهيب المثير في القلب المصلح للنفس ..<sup>(١)</sup> .

\* \* \*

---

(١) انظر المتفق ٨١ وما بعدها . ومنهاج العابدين ، وميزان العمل ، وإحياء علوم الدين ، ومراجعة السالكين تجد ما المحنا إليه فيها وأصححا جليا بإذن الله .

## المبحث الثاني

### رأي شيخ الإسلام ابن تيمية

إذا تحدث شيخ الإسلام ابن تيمية عن خصائص النبوة المحمدية تفتح ذهنه وتفتق فكره وسال يراغه وتقاطرت عليه الأدلة والنصوص فكؤن منها جيشا جراراً يقوده الكتاب والسنة وتسانده نصوص العهد القديم والعهد الجديد ، وفي خضم هذه المعركة يجد الباحث نفسه بين جهات متعددة ولا يعرف إذا حجم بجهده المتواضع على إحداها ما نصيه من الغنية وإذا شتت جهده عليها ضاع وقته وجهده معاً وأيقن بالهزيمة من بداية الهجوم .

ولعلمنا مسبقاً بذلك الحال الموصوف تذرعنا بالقول القائل والمثل السائر : ما لا يدرك كله لا يترك جله ، وقنعوا من الغنية بسهمين إذا تحقق لنا الفوز بحيازتها كانت لنا مشاركة في المعركة وحظ من النصر والظفر ، على أننا لا نغفل دراسة الخصائص المعروفة التي من الله تعالى على نبيه صلى الله عليه وسلم بها وفضله بالاختصاص بها على سائر إخوانه كما جاء في الحديث المتفق عليه من قوله صلى الله عليه وسلم من حديث جابر بن عبد الله الأنباري رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم :

( أعطيت خمساً لم يعطهن أحد قبلني كان كل نبي يبعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى كل أحمر وأسود وأحلت لي الغنائم ولم تحل لأحد قبلني وجعلت لي الأرض طيبة ظهوراً ومسجدأ فأيما رجل أدركته الصلاة صلى حيث كان ونصرت بالرعب بين يدي مسيرة شهر وأعطيت الشفاعة .. ( وفي لفظ لمسلم أيضاً ) وأرسلت إلى الخلق كافة وختم بي النبيون )<sup>(١)</sup> .

فهذا الحديث بالفاظه وطريقه المختلفه يشهد بأن للنبي صلى الله عليه وسلم

---

(١) صحيح مسلم ، كتاب المساجد ومواضع الصلاة الحديث (٢) وصحيف البخاري . كتاب التيم ، الباب الأول ، الحديث (٣٣٥)

خصائص خصه الله بها تكرمة له وتفضلا على العباد ، وكلها واضحة جلية ودالة على ما نصت عليه علاوة على دلالتها على جمع الدين لأسباب القوة واليسر معا ، إذ النصر من مسيرة شهر ، والرعب الذي يصيب العدو من غزواته صلى الله عليه وسلم ، وما أحل له من غنائم ، دال على القوة والأخذ بأسباب النصر والغلبة لنشر الخير وبيث الدين وتعظيم العدل وإخراج الناس من عبادة العباد إلى عبادة الله وحده لا شريك له<sup>(١)</sup> .

والذي يحصل فيه الخلاف دائمًا ويعظم الضرر به عاجلاً وأجلًا هو عدم الإيمان بكونه صلى الله عليه وسلم أرسل إلى الناس كافة أو إلى الخلق عامة أو عدم الإيمان بكونه خاتم الأنبياء والمرسلين ، فمن هنا كان بيان ذلك ووجوبه ووقوعه أولى من غيره من عامة الخصائص التي تدخل فيها الأمة أو يشترك فيها الأنبياء والعلماء من وجه كالشفاعة .

**فهما إذا مقصدان :**

المقصد الأول : عموم بعثته صلى الله عليه وسلم .

المقصد الثاني : ختم النبوة بنبوته صلى الله عليه وسلم .

الأول : يوضح شيخ الإسلام ابن تيمية أن العرب ومن كان مثلهم من المشركين ممن لا كتاب له ولا شبه كتاب عندما ظهرت لهم نبوة محمد صلى الله عليه وسلم وبهـرـمـ نـصـرـ اللهـ وـتـأـيـدـهـ لـهـ دـخـلـواـ فـيـ دـيـنـ اللهـ أـفـوـاجـاـ وـآـمـنـواـ بـكـلـ ماـ جـاءـ بـهـ صـلـىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ بـمـاـ فـيـ ذـلـكـ عـمـومـ بـعـثـتـهـ صـلـىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ إـلـىـ التـقـلـيـنـ وـخـتـمـهـ لـلـنـبـوـاتـ وـالـرـسـالـاتـ وـلـذـلـكـ لـمـ يـتوـانـواـ فـيـ الـخـرـوجـ إـلـىـ الـجـهـادـ فـيـ سـبـيلـ اللهـ وـالـدـعـوـةـ إـلـىـ كـتـابـ اللهـ وـسـنـةـ رـسـوـلـهـ صـلـىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ ،ـ وـلـمـ يـتـرـيـثـواـ فـيـ حـرـبـ أـهـلـ الرـدـةـ وـالـقـضـاءـ عـلـىـ الـكـذـابـيـنـ الـمـتـنـبـيـنـ لـأـنـ إـيمـانـهـمـ وـنـصـوصـ الـوـحـيـ الـذـيـ يـتـبعـونـهـ دـلـلـةـ قـاطـعـةـ عـلـىـ أـنـ الرـسـالـةـ عـامـةـ وـكـافـةـ

(١) انظر شرح الحديث في الفتاوى١ ٣٤٧ / ٢١ وما بعدها و ٢٨٩ / ٢٦٩ وما بعدها .

لسائر الناس وعموم الإنس والجن ، وأنها خاتمة ، وأن من خرج عن هذا كان مرتدًا يجب قتله أو قتاله ، ومن لم يؤمن بذلك أصلًا كان كافرا بالأصلية يفترض الله على المسلمين دعوته أو فرض الجزية عليه أو قتاله وتحكيم الوحي في رقبته وما له وبلاه وذراريه حتى يذعن لدين الله صاغرا ويطيع لأوامره راغباً أو راهباً ، لا يستثنى من ذلك كتابي ولا غيره<sup>(١)</sup> .

ولا يصح إيمان أحد بالأنبياء قبله ما لم يؤمن به ويتبعه فيما جاء به<sup>(٢)</sup> ، ولا تصح كذلك دعوى من صدقه في رسالته من أهل الكتاب وأعرض عن الإيمان به مدعياً أنه رسول إلى العرب فقط . ( فإذا علم هذا فنقول بعد ذلك لمن قال إنه رسول أرسل إلى العرب الجاهلية دون أهل الكتاب : إنه من المعلوم بالضرورة لكل من علم أحواله بالنقل المتواتر الذي هو أعظم تواترًا مما ينقل عن موسى وعيسى وغيرهما ، وبالقرآن المتواتر عنه وسنته المتواترة عنه ، وسنة خلفائه الراشدين من بعده ، أنه - صلى الله عليه وسلم - ذكر أنه أرسل إلى أهل الكتاب اليهود والنصارى ، كما ذكر أنه أرسل إلى الأميين ، بل ذكر أنه أرسل إلى جميع بني آدم عربهم وعجمهم من الروم ، والفرس ، والترك والهندي ، والبربر ، والحبشة وسائر الأمم ، بل إنه أرسل إلى الثقلين : الجن والإنس جميماً .

وهذا كله من الأمور الظاهرة المتواترة عنه التي اتفق على نقلها عنه أصحابه مع كثريتهم وتفرق ديارهم وأحوالهم ، وقد صحبه عشرات ألف لا يحصي عددهم على الحقيقة إلا الله تعالى - ونقل ذلك عنهم التابعون وهم أضعاف الصحابة عدداً ، ثم ذلك منقول قرنا يعد قرن إلى زماننا مع كثرة المسلمين وانتشارهم في مشارق الأرض وغاربها... )<sup>(٣)</sup> ، ( ... فكان أكثر دعائه في أول الأمر للمشركين ، لأنهم بمكة ، ثم لليهود لأنهم جيرانه بالمدينة ، ثم

(١) انظر النبوات ١٦٤ ، ١٦٥ و ٢٢٧ .

(٢) انظر الفتوى ٤/١٢١ .

(٣) الجواب الصحيح ١/ ١٦٤-١٦٢ .

للنصارى لأنهم كانوا أبعد عنه من ناحية الشام واليمن ، والمجوس أيضاً لأنهم كانوا أبعد عنه بأرض العراق وخراسان .

وهذا هو الترتيب المناسب ، يدعو الأقرب إليه فالأقرب ثم يرسل رسالته إلى الأبعد . وهو صلى الله عليه وسلم كان - أولاً - مشغولاً بجهاد المشركين واليهود ، فلما صالح المشركين صلح الحديبية وحارب يهود خيبر عقب ذلك ففتحها الله عليه وقسمها بين الذين بايعوا تحت الشجرة : الذين شهدوا صلح الحديبية ، تفرغ لمن بعد عنه فأرسل رسالته إلى جميع من حواليه من الأمم . فأرسل إلى ملوك النصارى بمصر والشام والحبشة .. (١) .

فإذا وضح أنه تواتر عنه أنه رسول إلى التقلين الإنس والجن (٢) ، الأميين والكتابيين ، ولم ينقل عنه قط أنه لم يبعث إلى أهل الكتاب بل وضح أن صنيعه يخالف دعوى أنه رسول إلى العرب فإذا قامت عليهم الحجة بذلك كان من لم يؤمن به منهم كافراً مخلداً في النار وهذا ما وقع فعلًا لمن كان غير مؤمن بنبوته منهم حيث كان صلى الله عليه وسلم يكفرهم ويقوم بجهادهم ويأمر به : ( وهذا كله يخبر به عن الله ويدركه تبليغاً لرسالة ربه ، وإنما يضاف إليه لأنه بلغه وأداه لا لأنه أنشأه وابتداه ) (٣) .

إذا تبين ذلك بطلت دعوى خصوصية رسالته صلى الله عليه وسلم للعرب وبه يتبيّن أنه لا مستند لهذه الدعوى لا من كتبهم هم التي اشتتملت على البشارات بنبوته صلى الله عليه وسلم ، ووصفت أحواله وأعطت صفاته وشرحـت ما أعطاه الله من شريعة تجمع الفضل والعدل والخير والقوة والهدى والنور ، والأخذ بالعدل وعدم تضييع أي حق .

وحيث تبيّن أنه لا مستند لهذه الدعوى في كتبهم ولا في واقع سير دعوته

(١) السابق ٥/٦٨٦ .

(٢) انظر الفتاوی - إيضاح الدلالة في عموم الرسالة ضمن ٩/١٩ وما بعدها . و ١٣/٣٦٤ .

(٣) الجواب الصحيح ٢/٢٢١ ، ٢٢٢ وانظر النبوات ٣٩٦ ، ٣٩٧ وما بعدها .

صلى الله عليه وسلم فإنه لا وجه لها في مجرد كون القرآن نزل بلسان العرب أو كانت الدعوة إلى الإسلام منطلقة من ديارهم أو جاء الخطاب موجها إليهم فذلك كله لا ينافي عموم الرسالة وشمول الدين لجميع الأجناس والأمم والجن ؛ لأن كلنبي كان يبعث في قومه إنما كان يخاطبهم بلسانهم ، ويبيّن لغيرهم ما يحتاجون إليه من الأحكام إذ ليس كل الناس مطالبون بفهم معاني القرآن كله وتعلم جميع أحكامه وهذا واقع في كتب الأنبياء قبله إذ موسى وعيسى عليهم وعلى تبنا الصلاة والسلام إنما كانوا يخاطبون الناس بالعبرانية مع أن دعوتهم كانت خاصة ولا يطالبون كل مخاطبهم بتعلم كل معانٍ التوراة والإنجيل وما نقل عن عيسى عليه السلام أنه أرسل الحواريين لتعليم غير العبرانيين وأمرهم بالترجمة لهم حتى يتم الفهم والبيان شاهد على ما ذكرناه ، وهذا هو الواقع في القرآن فليس كل عربي يفهمه وليس ممتنعا على كل أعمجي أن يتعلم ما يتطلب منه دينه منه<sup>(۱)</sup> .

ثم إن كثرة انتشار الإسلام شرقاً وغرباً وشمالاً وجنوباً دال على عموم هذه الرسالة المحمدية ويشهد بذلك القرآن الكريم والسنة المتواترة كما أسلفنا وبرهانه الواقعي دخول اليهود والنصارى بأعداد كبيرة في هذه الملة ونبذهم ما خالفها وما زال ذلك الدخول متزايداً مع توقف المسلمين عن واجب جهاد الكافرين<sup>(۲)</sup> .

إذا تبين ذلك فإن علامات عموم الشريعة لكافة الخلق وعموم البعثة المحمدية إلى التقليين ظاهرة في عدم تخصيصها لأحد أو جنس من الناس في الأحكام والآداب والواجبات والحقوق ، ومسائرتها للزمن وصلاحها في الأزمان والبلدان لكل مؤمن بها أو ذمي داخل تحت ظلها ، فتعلق أحكامها وخطابها بالأوصاف لا بالأشخاص والأجناس ، تخاطب المؤمن بالعمل

(۱) انظر البواط ۲۴۲-۲۳۷ والجواب الصحيح ۱/ ۲۴۷-۱۶۲ .

(۲) انظر الجواب الصحيح ۵/ ۹۲-۷۶ والفتواوى ۱۹/ ۸۲ وما بعدها .

الصالح وتحثه عليه وترغبه فيه وترهبه من المعاصي والذنوب ومخالفته أوامر  
الحي القيوم علام الغيب<sup>(١)</sup> .

وتخاطب الكافر بدعوته إلى الإيمان وتوعده وتعده وتزجره وتخوفه وتبيّن  
له حتّى يؤمّن أو يهلك عن بيّنة .

وهكذا سائر الأوصاف المعروفة من بر وفاجر ، وتقى وفاسق ، وظالم  
وعادل وخائن أو جائز أو أمين أو غاش ..

فأحكامها ونصوصها شاهدة بعمومها وشمولها وواقعيتها ومثاليتها في نفس  
الوقت ، فمن نظر في العقائد وجدتها وسطاً بين الأديان والملل المحرفة ، وهكذا  
من مارس العبادات فيها أو عامل الناس على أساس من تعليماتها ، وهكذا  
سائر الأمور العلمية والعملية والسلوكية الأخلاقية والبدنية والروحية إلى غير  
ذلك من مصالح العقل والروح والبدن والمشاعر والوجدان والقلب والنفس<sup>(٢)</sup> .

إذا تبيّن عموم الشريعة المحمدية وشمولها فإن نظرة في غيرها من واقع  
الناس وما عندهم من كتب تؤكّد أن ذلك ضرورة واقعة إذ أهل الكتاب من  
اليهود والنصارى حين مبعث النبي صلى الله عليه وسلم كانوا يقرّون قبل ذلك  
وهم في واقع مؤلم جداً حيث تسلط عليهم الجبارية وأهل الجور من الملوك  
الظلمة واضطهادهم وشردوهم في البلاد ، فصاروا مشتتين مقهورين  
لا يمكنون من إظهار دينهم ولا إشاعة ما عندهم حتّى صار ذلك سجية لهم  
ونظاماً معمولاً به ، فعم الجهل وطمّ الكفر في أوساطهم ونافق رؤساؤهم  
وحرفووا الكتاب المقدس وفسروه بما لا يتفق والمقصود من الدين المنزل  
وحرفووا في الألفاظ واختلفت نسخ الكتاب إلى ما بين زيادة وحذف وتغيير في  
اللفظ أو المعنى فقدت الثقة في كتبهم وضلوا عن كثير من الحق الذي بين  
أيديهم .

(١) انظر النبوات ٢١٥ و ٢٣٧ و ٢٧٥ .

(٢) انظر الفتاوی - الوصیة الكبرى ٣٦٣ / ٣ وما بعدها .

هذا علاوة على أن شرائعهم كانت خاصة وفي بلاد محدودة وشعب واحد<sup>(١)</sup>.

وهذه أمور لا ينكرونها وهي دالة على عدم العموم وشاهدة بعدم الشمول فكان ذلك كله برهانا على أنه لابد للإنسانية من شريعة تجمع شملها وتفي ب حاجياتها وتكون خالدة مدى الدهر للعمل بها<sup>(٢)</sup>.

فجاء الله بمحمد صلى الله عليه وسلم منه على الخليقة فأظهر ما ظمسوه وبين ما كتموه وأحل ما حرموه ورفع الآصار والأغلال التي كانت عليهم وأشهدهم على ما حرفوه وبدلواه فجمع الله بشريعته العدل والفضل والعموم والشمول.

هذا علاوة على ما شرحته من مصير الإنسان وما يتنتظره بعد الموت من جنة أو نار...

المقصد الثاني : ختم النبوة بنبوته صلى الله عليه وسلم ، فهمنا مما تقدم أن شيخ الإسلام ابن تيمية يسير في إقناع الخصم بختم النبوات بنوة محمد صلى الله عليه وسلم من منطلقات ثابتة بالكتاب والسنّة والتواتر المفيد للعلم الضروري والواقع التاريخي الذي عاشه الناس<sup>(٣)</sup>.

ذلك أنه إذا ثبتت نبوة محمد صلى الله عليه وسلم وجب تصديقه فيما جاء به ، ومما جاء به أن رسالته عامة للثقلين وافية بحاجيات المخلوقات والإنسان على وجه الخصوص في جوانب حياته الاعتقادية والعلمية والدينية والأخروية وهذا مع اليسر والشمول والواقعية والمثالية ، وإعطاء حدود للأوامر والنواهي تعين على الإتيان بالحد الأعلى المثالى ، وتمكن من تحصيل الحد الأدنى المجزي<sup>(٤)</sup>.

(١) انظر الجواب الصحيح ٤١٩-٤١٠ / ٢ . ٦٨-٦٩ ، ٥/٣-٤١٩ .

(٢) انظر النبوات ٢٢٧ و ٣٤٥-٣٤٩ والجواب الصحيح ٣/٦٤ .

(٣) انظر النبوات ٣٩ و ١٦٥ ، ٢٨٥-٢٢٣ . وانظر الصفدية ٢/ ١٦٤ .

(٤) انظر الرد على المنطقين ٤٤١-٤٥٥ .

هذا علاوة على أنه لا دليل من العقل ولا من النقل يقاوم تلك الدعوى في العموم والشمول والصلاح لكل زمان ومكان بل الموجود من واقع أهل الكتاب وغيرهم وما وصلت إليه أحوالهم من النواحي الدينية والعلمية والفكرية تنادي بضرورة وجود دليل على الخير وتبوح بما لدى الأخبار والرهبان من البشرةبني آخر الزمان ولكن لما جاءهم ما عرفوا به حسدا ولم يتمكنوا من مواجهته علميا أو عسكريا فاتبع فيهم أوامر الله تعالى ودعاهم بالشفاعة والراسلة وغزاهم في عقر دارهم حتى آمن منهم من آمن وهلك منهم من هلك ورضي بالذلة والصغار أقوام دفعوا الجزية وعاشوا تحت الجزية وحماية الأمة<sup>(١)</sup>.

فمن هذا نأخذ أن الدين قد كمل والنعمة قد تمت والوحي قد انقطع بعد محمد صلى الله عليه وسلم وانتهت رسالات الله تعالى إلى أهل الأرض (إإن محمدا صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين وأفضل المرسلين لا نبي بعده وقد بعث بدين الإسلام وما زال الإسلام دينه)<sup>(٢)</sup> ، ( وأفضل أولي العزم محمد صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين وإمام المتقيين ، وسيد ولد آدم ، وإمام الأنبياء إذا اجتمعوا وخطيبهم إذا وفدوا...)<sup>(٣)</sup> ، ( فلا بد في الإيمان من أنؤمن أن محمدا صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين لا نبي بعده ، وأن الله أرسله إلى جميع التقلين الجن والإنس فكل من لم يؤمن بما جاء به فليس بمؤمن)<sup>(٤)</sup> ، ( وقد وضع للعالم أن الرسالة التي وصف بها الأنبياء ممتوحة إذ هي أخص من النبوة ، وعلم أن النبوة بعد محمد صلى الله عليه وسلم منافية بقوله : ( إن الله ختم بي النبوة والرسالة)<sup>(٥)</sup> .

(١) انظر الفتوى ٩/١٩ وما بعدها . و ٢٨٤/٣٩٧-٢٤٤ .

(٢) الصدقية ٢/٣٠٧ .

(٣) الفتاوى ١١/١٦٢ .

(٤) السابق ١٧٠ .

(٥) بقية المرتاد ٣٩٢ والحديث هنا بالمعنى فيما يظهر لي وانظر قريبا منه في سنن الترمذى أبواب =

وبهذا نعلم أن شيخ الإسلام ابن تيمية تعطي نصوصه العامة في بيانه لختم النبوة ما يأتي :

أـ القرآن الكريم والسنّة المتواترة جاء نصوصهما واضحة في ختم النبوة بالنبوة المحمدية .

بـ وقد فهم الصحابة رضوان الله عليهم من نصوص الوحي ختمه صلى الله عليه وسلم للنبوة والرسالة ، وهو ما أجمعـت عليه الأمة فمن خالفه كان كافرا مرتدـا يقتل إن لم يتـب قبل ذلك .

جـ الدلائل العامة لنـصوص الوـحي ووفـاء الشـريعة بالـضروريات والـحاجـيات والـكمـاليـات من البرـاهـين عـلـى بـقـائـها وخلـودـها وـعدـم إـتـيـانـ نـبـيـ بـعـدـ نـبـيـها وـلـا أـمـةـ بـعـدـ أـمـةـ التـيـ آـمـنـتـ بـهـاـ .

دـ ثم إنـه لا يـصـحـ فيـ العـقـلـ أـنـ يـؤـيدـ اللهـ مـنـ يـدـعـيـ عـلـيـهـ هـذـهـ الدـعـوـيـ وـيـبـلـغـهـ وـيـجـاهـدـ مـنـ أـجـلـ تـخـلـيـدـهـ فـيـقـتـلـ مـنـ وـقـفـ فـيـ وجـهـهـ وـيـغـنـمـ مـالـهـ وـيـسـبـيـ أـهـلـهـ وـيـفـعـلـ ذـلـكـ كـلـهـ وـهـوـ مـتـمـسـكـ بـأـنـ أـمـرـهـ بـذـلـكـ وـيـتـاـصـلـ تـأـيـدـهـ لـهـ وـيـخـلـفـ صـحـابـتـهـ عـلـىـ هـذـاـ الـمـعـقـدـ حـتـىـ يـقـاتـلـواـ هـمـ مـنـ حـاـوـلـ مـخـالـفـتـهـ وـيـسـتـقـرـ فـيـ الـأـمـةـ أـنـ الـكـذـابـ الـمـفـتـرـيـ الـذـيـ يـجـبـ أـنـ يـقـتـلـ وـيـهـانـ وـيـسـخـفـ بـشـأنـهـ هوـ ذـلـكـ الـذـيـ يـدـعـيـ وـحـيـاـ بـعـدـ مـحـمـدـ صـلـيـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ أـوـ نـبـوـةـ أـوـ رـسـالـةـ أـوـ يـحـاـولـ بـأـيـ حـيـلةـ مـاـكـرـةـ أـوـ تـأـوـيلـ فـاسـدـ خـرـقـ ذـلـكـ الـبـابـ المـسـدـودـ مـنـ اللـهـ تـعـالـىـ :

وهـنـكـذـاـ عـهـدـ عـنـ النـاسـ كـمـاـ أـخـبـرـ النـبـيـ صـلـيـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ وـرـوـدـ أـقـوـامـ كـذـابـينـ لـاـ يـلـبـثـ الـوـاحـدـ مـنـهـ حـتـىـ يـنـكـشـفـ أـمـرـهـ وـيـخـذـلـهـ اللـهـ وـيـتـفـرـقـ عـنـهـ جـمـعـهـ فـيـقـتـلـ أـوـ يـمـوتـ مـوـتـةـ سـوـءـ يـشـمـثـ النـاسـ بـهـ أـوـ يـبـقـيـ مـوـضـعـ تـنـدـرـ النـاسـ وـمـحـلـ استـهـزـاءـ<sup>(١)</sup>ـ ،ـ فـلـهـذـاـ اـشـتـدـ نـكـيرـ شـيـخـ إـسـلـامـ اـبـنـ تـيمـيـةـ كـمـاـ أـسـلـفـنـاـ فـيـ الـوـحـيـ

= السـيـرـ ،ـ بـابـ ماـ جـاءـ فـيـ الغـنـيـمـةـ ،ـ وـسـتـأـنـيـ إـنـ شـاءـ اللـهـ أـحـادـيـثـ خـتـمـ النـبـوـةـ .

(١) انـظـرـ بـغـيـةـ الـمـرـتـادـ ٤٨٩ـ٤٨٣ـ وـالـنـبـوـاتـ ٢٥١ـ ٢٥٤ـ وـقـارـنـ بـمـاـ فـيـ الـجـوابـ الصـحـيـحـ ١/٣٧١ـ ٥/ـ الـصـفـديـةـ .

وطرقه على طوائف من متكلمي الصوفية تزندقوا تبعاً للفلاسفة الإشراقيين وصارت تصدر منهم عبارات مشتبهة أو صريحة تدل على كفرهم وعدم إيمانهم بختم النبوة بالنبي صلى الله عليه وسلم حتى حكى عن ابن سبعين قوله :

(لقد زَرَبَ ابن آمنة حيث قال : ( لا نبي بعدي )<sup>(١)</sup> .

إن شيخ الإسلام ابن تيمية يكفر بهذا الملحظ ويحذر من أي كلام يقدح في النبوة أو يفضي بوجهه إلى تكذيب النبي صلى الله عليه وسلم ، ويستأنس بحفظ الله تعالى لدینه ومحاماته عن نبيه صلى الله عليه وسلم كما هي سنته تعالى وعادته - بما يأتي : فيقول :

(ولهذا أخبرت الأنبياء المتقدمون أن المتنبئ لا يدوم إلا مدة يسيرة ، وهذه من بعض حجج ملوك النصارى الذين يقال إنهم من ولد قيس - يعني : الذي في عهد النبي صلى الله عليه وسلم وراسله كما تقدم في حديث أبي سفيان - حيث رأى رجلاً يسب النبي صلى الله عليه وسلم من رؤوس النصارى ويرمييه بالكذب ، فجمع علماء النصارى وسألهم عن المتنبئ الكذاب كم تبقى نبوته ؟ فأخبروه بما عندهم من النقل عن الأنبياء : إن الكذاب المفترى لا يبقى إلا كذا وكذا سنة لمدة قريبة ، إما ثلاثين سنة أو نحوها ، فقال لهم هذا دين محمد له أكثر من خمسمائة أو ستمائة سنة وهو ظاهر مقبول متبع فكيف يكون هذا كذاباً ثم ضرب عنق ذلك الرجل)<sup>(٢)</sup> .

وهكذا يكون رأي شيخ الإسلام ابن تيمية في خصائص نبوة محمد صلى الله عليه وسلم قد اتضح أنه يعتمد فيها على الكتاب والسنة وإجماع الأمة المعصومة عند الاجتماع وذلك إثباتاً وردًا على ما ينافقها أو يعارض واحدة من المنصوص عليها .

(١) انظر الرد على المنطقيين ٤٨٧ وينية المرتاد ١٨٤-١٨٢ و٣١٥ و٣٨٤-٣٩٣ .

(٢) شرح العقيدة الأصفهانية ١٢٨ وانظر الرسالة القبرصية لابن تيمية ، تحقيق علاء الدين دمج ، دار ابن حزم ، ط ١٤٠٨ هـ ، ٤٣-٥٣ .

وقد غرنا من السبيل الذي هجم به على الخصوم غرفات يعرف بها  
المطلوب واستخرجنا من ساحل بحره المتدق دررا مضيئة لمن أراد الاستئنار  
ومن نور الله قلبه فتكفيه الإشارة . والله أعلم . وإلى مبحث تعقيبي نختتم به قبل  
الخاتمة والله يختتم لنا بأحسن خاتمة .

\* \* \*

## المبحث الثالث

### تعقيب في ضوء الكتاب والسنة

إن خصائص نبوة محمد صلى الله عليه وسلم تولى الله تعالى بيانها في كتابه وبلغها رسوله صلى الله عليه وسلم في أحاديث جاءت متواترة من سنته وبألفاظ مختلفة وروایات متعددة جمع العلماء بينها وأوضحاوا المقصود منها ، وشرحوها حسب ورودها في الصحيح والسنن والمسانيد والمعاجم .

وأفردها جهابذة بالتألیف ورغبوها في الإيمان بها والعمل بمقتضی فحواها ورهبوا من جحدها أو إنكارها أو الشك فيما ورد من القرآن منها منصوصا أو ورد في السنة الصحيحة .

وقد كتبت فيها رسائل جامعية تحدث فيها أصحابها عن عالمية الرسالة المحمدية وبرهنوا على ذلك من الكتاب والسنة الواقع التاريخي منذ بعثته صلى الله عليه وسلم إلى يومنا هذا .

وأوضحوا بالأدلة منهجه صلى الله عليه وسلم في الدعوة ومخاطبة الناس بها وتبلیغها لكل عربي وأعجمي على السواء وعمم ذلك على المجوس والشرك الذي لا دین له والكتابي المتعصب من اليهود والنصارى دون نظر إلى جنس أو لغة أو بلد وتناولوا جهاده ومن بعده في سبيل ذلك وما كان لذلك من أثر حسن على جميع الشعوب والبلاد .

وتناولوا كذلك بشيء من التفصیل - كل حسب جهده وخطته أهداف الرسالة المحمدية ومجالها في إصلاح المجتمعات والأفراد والظاهر والباطن ، وما لنظمها من مزايا على الحضارة الإنسانية وأسهبوا في شرح كونها خاتمة للرسالات السماوية واستجلبوا أدلة ذلك من الكتاب والسنة المصرحة بالختم والواصفة بالكمال والإتمام والمظہر الامتنان بالحفظ والوفاء بالأغراض وعدم التفريط في شيء وأظهروا كذب التنبؤات المبكرة وإجماع الصحابة رضوان الله

عليهم على محاربة كل خارج على هذه العقيدة الثابتة ثبوت رسالة النبي صلى الله عليه وسلم وكذا استعرضوا مصير من تنبأ بعد ذلك من الدجالين والمدعين للمهدوية المارقين من الملة إلى يومنا هذا<sup>(١)</sup>.

وقد رأينا جهود الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية في توضيح خصائص نبوته صلى الله عليه وسلم عموماً وخصوصاً خاصيتي العموم والختم ، حيث وجدنا أن الإمام الغزالى يرد بياحاز شديد على الخارجين على هاتين الخاصيتين فيذكر أن العيساوية مثلاً من النصارى متناقضون إذ اعترفوا بنبوة محمد صلى الله عليه وسلم ثم خصصوها بالعرب وهذا باطل ؛ إذ يلزم عندما اعترفوا بنبوته أن يصدقونها في عمومها إذ جاء القرآن بذلك ونصلت عليه السنة وجاهد النبي صلى الله عليه وسلم اليهود والنصارى كما جاهد غيرهم ودعاهم كما دعا غيرهم .

هذا فحوى ما ردد به كما تقدم عن هذه الخاصية ، ولم يتعرض لما أثاروه من شيء آخر وما كان من جهود الأمة بعد ذلك في تعميم الدين ونشره وتقرير عموم الرسالة بالمناقشة والمجادلة والتصنيف والردود .

وكذلك قرر ختم النبوة وكفر الخارج عليه وذكر حيلا من التأويلات الباطلة البعيدة للنصوص الواردة في عقيدة ختم النبوة بالنبي محمد صلى الله عليه وسلم وخلص إلى أن الإجماع هو أساسها والذي عليه اعتمادها واستبعد أن يتمكن أحد من إنكار هذا الإجماع أو أن يتحرز أحد من تكفيه عند ارتكاب ذلك ، هذا على ما في التكfir بالإجماع أو إنكاره من إشكالات عديدة تحرير المجتهد<sup>(٢)</sup> .

(١) انظر عقيدة ختم النبوة بالنبوة المحمدية للدكتور / عثمان عبد المنعم عيش مصدر سابق ، وعقيدة ختم النبوة بالنبوة المحمدية تأليف أحمد بن سعد بن حمدان الغامدي ط ١ دار طيبة للنشر والتوزيع الرياض ، ١٤٠٥ هـ وخصائص الرسالة المحمدية ماجستير من جامعة الملك عبد العزيز أحمد مرعي عبد الهادي العمري عام ١٣٩٨ هـ - ١٣٩٩ هـ .

(٢) انظر رأيه السابق في المبحث المخصص لبيان رأيه .

وإذا كان هنـا هو حال الإمام الغزالـي في جانب الإيجاز فإن مجال توضـيع الخصائـص والدفاع عنها عند شـيخ الإسلام واسـع رحب جـداً ، وجـهودـه في بيان عمـوم الرسـالة استـوعبت مجلـدات لأنـه تناولـها شـارحاً لنـصوصـها ومـدافعاً الخـصـومـ المـدعـين لـخـصـوصـيـةـ العـربـ بـهـاـ ، وكـأنـهـ بـنـىـ عـلـىـ ماـ أـثـبـتـهـ منـ عمـومـهاـ بالـأـدـلـةـ والـبـرـاهـينـ وـوـفـائـهـ بـمـتـطـلـبـاتـ الـبـشـرـيـةـ وـمـاـ تـعـهـدـ اللـهـ بـهـ مـنـ حـفـظـهـ وـمـاـ عـلـمـ منـ كـوـنـ كـلـ نـبـيـ كـانـ يـبـعـثـ إـلـىـ قـوـمـهـ خـاصـةـ أـنـ الجـهـدـ الـذـيـ يـبـغـيـ أـنـ يـبـذـلـ فـيـ تـقـرـيرـ خـتـمـ النـبـوـةـ يـكـونـ دـوـنـ الـمـجـهـودـ الـذـيـ بـذـلـ فـيـ تـأـكـيدـ الـعـمـومـ إـذـ هـوـ مـنـ الـأـمـورـ الـمـبـنـيـةـ عـلـىـ أـوـ كـالـمـؤـسـسـةـ عـلـىـهـ ، عـلـىـ أـنـهـ كـمـاـ رـأـيـنـاـ أـفـادـ فـيـ تـوـضـيـعـ هـنـاـ الـخـاصـيـةـ وـقـرـرـ بـالـنـصـوصـ وـالـإـجـمـاعـ هـنـذـهـ الـعـقـيـدـةـ وـبـيـنـ مـاـ آـلـ إـلـيـهـ أـمـرـ الـمـتـنـبـيـنـ الـكـذـابـينـ وـضـلـالـ الـمـتـفـلـسـفـينـ مـنـ الـمـتـصـوـفـينـ الـمـدـعـينـ لـاستـمرـارـ النـبـوـةـ بـالـكـسـبـ أـوـ الـكـشـفـ وـالـإـلـهـامـ وـغـيـرـ ذـلـكـ<sup>(1)</sup> .

وإذا كان ذلك هو الذي يمكن أن يعقب به على جـهـودـهـماـ فإـنـهـ مـاـ يـبـغـيـ أـنـ ذـكـرـ الـأـدـلـةـ مـنـ الـكـتـابـ وـالـسـنـةـ عـلـىـ مـجـهـودـهـاـ إـذـ بـذـلـكـ يـتـمـ مـرـادـنـاـ وـمـقـصـودـهـماـ . فـنـقـولـ وـبـالـلـهـ التـوـفـيقـ : إـنـ الـكـتـابـ الـعـزـيزـ أـوـضـحـ بـصـرـيـحـ الـعـبـارـةـ أـنـ النـبـيـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ خـاتـمـ الـأـنـبـيـاءـ .

وـأـنـتـ عـلـىـ شـرـعـهـ الـذـيـ جـاءـ بـهـ ثـنـاءـ بـلـيـغاـ لـاـ يـكـونـ إـلـاـ دـالـاـ عـلـىـ بـقـائـهـ وـوـفـائـهـ معـ حـفـظـهـ وـشـمـولـهـ .

وـبـيـنـتـ السـنـةـ الـمـطـهـرـةـ خـصـائـصـ النـبـيـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ فـيـ نـبـوـتـهـ وـأـكـدتـ عـلـىـ عـمـومـ شـرـيـعـتـهـ وـبـقـاءـ مـلـتـهـ وـأـنـهـ لـأـمـةـ بـعـدـ أـمـتـهـ وـلـاـ دـيـنـ بـعـدـ دـيـنـهـ فـهـوـ الـذـيـ اـكـتـمـلـ بـهـ بـنـيـانـ النـبـوـةـ وـخـتـمـ بـمـبـعـثـهـ الـدـيـانـاتـ السـمـاـوـيـةـ .

أـوـلاـ مـنـ أـدـلـةـ الـعـمـومـ :

قـالـ اللـهـ تـعـالـىـ : ﴿ قـلـ يـكـائـنـهـاـ أـنـاـشـ إـلـىـ رـسـوـلـ اللـهـ إـلـيـحـكـمـ جـمـيـعـاـ الـذـيـ لـهـ

(1) انـظرـ فـيـ ذـلـكـ الـمـبـحـثـ السـابـقـ .

**مَلَكَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ يُعْلِمُ، وَتَبَيَّنَتْ فَقَامُوا بِإِلَهٍ وَرَسُولِهِ أَنَّهُمْ الْأَغْنِيَّةُ  
الَّذِي يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلَمَتِهِ، وَأَتَيْعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهَتَّدُونَ** ﴿١﴾ .

ومن لم يؤمن بهذا النبي من أهل الكتاب وغيرهم فإنه لا يكون مهتماً  
ولا يدخله الله في رحمته الواسعة التي ذكرها في الآية التي قبل هذه حيث يقول  
تعالى : «... وَرَحْمَتِي وَسَعَتْ كُلَّ شَيْءٍ فَسَأَتْبِعُهَا لِلَّذِينَ يَنْقُونَ وَيُؤْتُونَ  
الْرَّكُوعَ وَالَّذِينَ هُمْ بِتَائِبِنَا يُؤْمِنُونَ ﴿١٦﴾ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ الَّذِي أَنْهَى الَّذِي  
يَحْدُوْنَهُ مَكْثُوْبًا عَنْهُمْ فِي التَّوْرِيدَةِ وَالْإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا هُمْ عَنِ  
الْمُنْكَرِ وَيَهْلِكُ لَهُمُ الظَّبَابَتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْجَنَبَيْتَ وَيَضْعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ  
وَالْأَغْلَدَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّزُوهُ وَنَصَرُوهُ وَأَتَبَعُوا أَثُورَ الَّذِي  
أَنْزَلَ مَعَهُ أَزْلَّتِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ» ﴿٢﴾ .

وقال تعالى : «وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ بِشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ  
النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ» ﴿٣﴾ .

وقال تعالى : «وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ» ﴿٤﴾ .

وقال تعالى : «إِنَّهُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ» ﴿٥﴾ .

وقال تعالى : «بَشَّارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا» ﴿٦﴾ .

فهذه الرحمة العامة التي أرسل بها والندارة التي أنزل القرآن من أجلها دالة  
على عموم الدعوة وشموليها ومن لم يرض بها لا تكون له رحمة ولكن  
يرحم الله العباد منه بالجهاد وأن يكون في مضمار الخدم الأذلاء المستعبدين  
وطائفة الصناع المستخدمين فهو كشهاب يحرق نفسه ونفعه لغيره . وهذا حال

(١) سورة الأعراف ، آية (١٥٨) .

(٢) سورة الأعراف ، آية (١٥٦ ، ١٥٧) .

(٣) سورة سباء ، آية (٢٨) .

(٤) سورة الأنبياء ، آية (١٠٧) .

(٥) سورة ص ، آية (٨٧) .

(٦) سورة الفرقان ، آية (١) .

أهل الكتاب في كل زمان وأوان وواقع كل كافر لا يؤمن بالله وخاتم أنبيائه المبعوث رحمة للعالمين ، « وَلَوْلَا دَفَعَ اللَّهُ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِيَقْعِدَتِ الْأَرْضَ وَلَكَنَّ اللَّهَ ذُو فَضْلٍ عَلَى الْمُكَلِّمِينَ »<sup>(١)</sup> .

وقد جاءت السنة المطهرة مبينة لصور تلك الرحمة العامة من خلال أحاديث شريفة وأعمال منيفة : منها قوله صلى الله عليه وسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه :

( يا أيها الناس إنما أنا رحمة مهداة )<sup>(٢)</sup> .

ومن حديث سلمان رضي الله عنه أنه صلى الله عليه وسلم قال في خطبة له : ( أيما رجل من أمتي سببته سبة أو لعنته لعنة في غضبى فإنما أنا من ولد آدم أغضب كما يغضبون ، وإنما يعنني رحمة للعالمين فأجعلها عليهم صلاة يوم القيمة )<sup>(٣)</sup> .

وفي صحيح مسلم من حديث جابر رضي الله عنه في الخصائص الخمس قوله صلى الله عليه وسلم : ( وكان كلنبي يبعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى كل أحمر وأسود )<sup>(٤)</sup> .

وإذا رأينا الكتاب والسنة متواتنان على شيء ، فلنعلم أن ذلك هو الحق الذي لا مراء فيه وأنه هو ميدان التطبيق العملي للرسول صلى الله عليه وسلم وصحابته من بعده وإجماع أمته من بعد ذلك ، وقد عرضنا من واقع العمل ما يكفي ويشفي ويقمع الخصم والمتشفى ، وحيث ثبت العموم للعموم فإن ختمه صلى الله عليه وسلم لعموم الرسالات ثابت أيضاً بالكتاب والسنّة وإجماع كافة الأمة .

---

(١) سورة البقرة ، آية ( ٢٥١ ) .

(٢) المستدرك ١ / ٣٥ .

(٣) سنن أبي داود ، كتاب السنّة ، ٤٦ / ٥ وفي الطبقات الكبرى لابن سعد ١ / ١٤٩ - ١٥٢ . أحداًث صحاح في النص على العموم إلى كافة من أدركه حياً ومن يولد .

(٤) المذكور كتاب المساجد ومواضع الصلاة الحديث الثالث .

أما من الكتاب فيقول الله تعالى في وصف ما أنزل على محمد صلى الله عليه وسلم : «**وَإِنَّهُ لَكِتَبٌ عَزِيزٌ** ﴿١١﴾ **لَا يَأْتِيهِ الْبَطْلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنَزِّلُ مِنْ**  
**حَكِيمٍ حَمِيدٍ**»<sup>(١)</sup>.

ويقول تعالى : «**إِنَّا هُنَّ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ**»<sup>(٢)</sup>.

وهذه الأوصاف دالة على البقاء والخلود والخالد المحفوظ الشامل لا تحتاج البشرية معه إلى كتاب جديد أو بعثة نبي جديد.

والواقع التاريخي للبشرية يشهد بتصديق ذلك وسيظل ذلك إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها<sup>(٣)</sup>.

ولذا كان ذلك هو وصف الكتاب فإنه ربنا بمن جاء به ربطاً وثيقاً وبين أن الخلاص منوط باتباعه وطاعته.

قال الله تعالى : «**قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تَجْعَلُونَ اللَّهَ أَنَّابِعُونِي يُعِيشُكُمْ اللَّهُ وَيَقْرَئُ لَكُمْ ذُئْبَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ** ﴿١١﴾ **قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ** إِنْ تَوَلُّوْا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْكُفَّارِ»<sup>(٤)</sup>.

وقال تعالى : «**لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُشْوَى حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَيْرًا**»<sup>(٥)</sup>.

ولما استقرت هذه المعاني في نفوس المؤمنين بها قيل لهم في يوم عظيم هو يوم عرفات . «**الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينَكُمْ**»<sup>(٦)</sup>.

فإنما علم الناس أن الدين الذي جاءهم هو الذي قد كمل والنعمـة التي نفتحـتم

(١) سورة فصلت ، آية (٤٢-٤١).

(٢) سورة الحجر ، آية (٩).

(٣) انظر النبوة والأنبياء في ضوء القرآن للتدوي ، ١٩٨ وما بعدها.

(٤) سورة آل عمران ، آية (٣٢-٣١).

(٥) سورة الأحزاب ، آية (٢١).

(٦) سورة المائدة ، آية (٣).

قد تمت فمعنى ذلك أن المرسل بها هو المتمم المكمل لسلسلة الأنبياء والمرسلين ، وهذا ما نص عليه ليكون عقيدة راسخة ، ولا يكون معنى يحتمل تعدد وجهات النظر أو تختلف فيه الأفهام قال الله تعالى : ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِّنْ رِجَالِكُمْ وَلَكُنَّ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ ﴾<sup>(١)</sup> .

إن الذين نزل القرآن بلغتهم وقاموا بتبلیغه يفهمون معنى الختم ولا يتبس معناه عندهم بمعنى آخر ثم إنهم لم يتركوا على ذلك فقط بل جاءت السنة المبینة للقرآن فنصت لهم على ذلك المقصود وأوضحت لهم أن هذا الكتاب الذي تحدث عن الأنبياء السابقين ونوع القصص عنهم لم يحمل الحديث عن النبي بعد النبي الذي جاءهم به إلا لأنه غير متظر ، وأن النبي الذي قال لهم : ( إنا معاشر الأنبياء ديننا واحد وإن أولى الناس بابن مريم لأننا ، لأنه ليس بيبي وبينهنبي )<sup>(٢)</sup> .

لو كان بعده النبي لبشرهم به كما بشر به هو الأنبياء قبله وأحوالهم عليه ، ولم يحدرهم شفقة عليهم من التوقع في حبائل المتنبئين الكذابين والدجالجة المفترين .

بل قل لهم منوعاً البيان : ( وإنه لا نبي بعدي )<sup>(٣)</sup> وقال لهم : ( وأنا خاتمالنبيين )<sup>(٤)</sup> ، وقال : ( جئت فختتم الأنبياء )<sup>(٥)</sup> ، وقال : ( وأنا العاقب الذي ليس بعدهنبي )<sup>(٦)</sup> ، وقال : ( إن الرسالة والنبوة قد انقطعت ، فلا رسول بعدي ولانبي )<sup>(٧)</sup> .

(١) سورة الأحزاب ، آية ( ٤٠ ) .

(٢) صحيح مسلم ، كتاب الفضائل ، باب فضل عيسى عليه السلام .

(٣) صحيح البخاري ، كتاب أحاديث الأنبياء الحديث ( ٣٤٥٥ ) .

(٤) السابق كتاب المناقب ، ما باب خاتم النبيين ( ٣٥٣٥ ) وصحیح مسلم ، كتاب الفضائل باب ذكر كونه خاتم النبيين .

(٥) السابق .

(٦) السابق ما جاء في أسماء النبي .

(٧) الترمذی ، كتاب الرؤيا ، باب ذهاب النبوة .

إذا كانت هذه النصوص قد دلت على ختم النبوة بالنبوة المحمدية فلنختتم  
بها هذا الباب الذي كرسناه لإثبات نبوته وتوضيح خصائصها وبذلك نختم  
هذه الرسالة المباركة ونقول ونحن نوجه القلم إلى الخاتمة : ( اللهم اجعل  
صلاتك ورحمتك وبركاتك على سيد المرسلين وإمام المتقيين وخاتم النبيين  
محمد عبدك ورسولك إمام الخير وقائد الخير ورسول الرحمة )<sup>(١)</sup> .  
والله أعلم وبالله تعالى التوفيق . . .

\* \* \*

---

(١) سنن ابن ماجه ، باب الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم من دعاء ابن مسعود رضي الله عنه .

## **خاتمة**

الحمد لله على التمام وسائله سبحان المزيد من فضله وحسن الختام ، وبعد : فتضمن هذه الخاتمة أهم نتائج بحث النبوة والرسالة بين الإمام الغزالى وشيخ الإسلام ابن تيمية .

- درسنا في مطلع هذا البحث بشكل تمهدى حياة الإمام الغزالى ، وشيخ الإسلام ابن تيمية فوجدنا أن كلاً منها عاش في عصر متلاطم بالحوادث العظام ، قد تفرق أهله شيئاً وأحزاباً ، يتصارعون عقدياً ، ويتقاتلون عسكرياً ، ويتعصبون للمذاهب والطرق المختلفة ، ويتنافسون من أجل الجاه والمال والسلطة .

كما وجدنا أن كلاً منها تربى طالباً للعلم محصلاً للفنون منغمساً في الحياة العلمية والعقدية والفكرية والاجتماعية لعصره ، إلا أن كلاً منها كان ابن بيته ونشأته يدور حيث دارت به معلوماته وينافح عن دينه وما يعتقده على ضوء ما أملته عليه قريحته .

وبذلك تكون قد فمهنا سكونات حياة كل منها وأدركنا محیطه العام والخاص ، فعشنا مع نصوصه وأفكاره وأسلوبه وكأننا معه في عصره ، ولم نعتبره عصر غيره ولم نمل عليه ظروفاً لا تلائم ظروفه . فسلمنا بإذن الله من الجور في الأحكام أو سوء الفهم للمقاصد والكلام .

وهذا ينبغي أن يفهم العالم بصوابه وأخطائه في ضوء محیطه وظروفه في بيته حتى يتم تقديره على أنه بشر يتفاعل ويعامل مع بشر فيهم الظالم لنفسه ومنهم المقتصد ومنهم السابق بالخيرات بإذن الله .

- وإذا علمنا ذلك فإن تعريفات النبوة والرسالة قد كثرت بعد الإمام الغزالى

وشيخ الإسلام ابن تيمية وتنوعت عباراتها ، وكثرت المجادلات حول الجامع والمانع منها ، حتى أفردت بمؤلفات ، ولم يكن هناك اتفاق على تعريف محدد يسلم له جميع أهل العلم ، وذلك راجع إلى أن النظر في المعرف يشمل صفتة ووصف ما جاء به وحال المخاطبين .

وأوجز نتيجة توصلت إليها في التعريفات هي أن من نبأ الله تعالى بالوحى فاز بخاصية الاطلاع على الغيب المعصوم ، فإن أرسل إلى قوم مشركين كاننبيا رسولا إرسالا مطلقا ، سواء جاء بكتاب أو نزل عليه نسخ في شريعة كانت قبله أو غير ذلك من الشروط والمحترزات ، وإن أرسل إلى قوم مؤمنين بما جاء به فهو يجدد لهم أصل الإيمان ويصوّسهم بالأحكام سواء نزل عليه كتاب يضيف جديداً أو ينسخ شيئاً أو لم ينزل عليه إلا أمره بالنبوة والإرسال .

- وبذلك نعلم أن الاشتراك في أصل الإنباء قاض بالاشتراك أيضاً في أصل الإرسال ، وعلى هذا فلا يكون هناكنبي يوحى إليه بوحي ليعمل به في خاصة نفسه بل من ثبتت له النبوة فقد أرسل ، ويبقى النظر في حال المخاطبين هل هم مشركون أم مؤمنون ضالون ، ليعلم هل إرساله عام مطلق ، أم إرساله خاص معلق باتباع غيره في الشريعة والأتباع .

- وقد تحصل عندنا من دراسة مفهوم النبوة أنها عبارة عن اصطفاء من الله تعالى لعبد من عبيده ليكون سفيرا بينه وبين عباده إذ يتغدر عليهم سماع كلامه تعالى ويستحيل عليهم معرفة مراده إلا بتعريفه ، فهي طور فوق أطوار الحواس والعقول والفطر ، ولا كسب للنبي فيها ولا يعتد النبي فيها بذكائه وفطنته وعقله أو تجاربه ومهاراته العلمية المكتسبة أو جهده الفكري والذهني . فالنبي على هذا يتلقى الوحي كما هو ويلجه كما هو ويصوّس الناس ويعاملهم في حدود الوحي وما يدل عليه .

فمفهوم النبوة وحقيقة أمرها أنها تعليم للإنسان ممن خلقه ودبر أمره وإليه مرجعه ومصيره .

- وإذا كان اعتماد النبوة على الوحي الإلهي واصطفاء الله تعالى لمن يختصه بذلك الوحي فإن دراستنا لهذه الخاصية أفادتنا بأن المولى تبارك وتعالى قد أودع في الإنسان فطرة تهيئه لقبول وحي الله تعالى إن كان هو المبدأ ، وتعيينه على الإيمان به إن كان مخاطبها به من النبي المنبأ من الله تعالى .

وذلك أن خاصية التعلم والتلقى قد أخذ الإنسان الصداررة فيها وميزة الله على ملائكته بها ، وأودع في فطرته حب التعلم والاطلاع واستكشاف الأمور والتعرف بعقله وفكرة حسبما أتيح له على العالم من حوله .

ثم ضربت له الأمثلة من نفسه بأمور تقع في قلبه وعلوم وخواطر لا يدرى ما سبب حصولها ولا يمكنه دفعها أو تففيها ، هذا بالإضافة إلى علمه بوجود ملائكة وجن ومالهم من تصرف مع خفائهم عنه ، فذلك يحسه في نفسه كإحساسه بوجданياته وما يحزنه أو يسره في يقظته ، يضاف إلى ذلك أن المرائي والأحلام التي يتلقى الناس على وجودها تعد حجة على من يكذب بالوحى وإمكانه إذ تضرب للنائم صور لأمور ويرغب في أمور ويحذر من أمور فقد يرى أشخاصا وقد لا يراهم إلا أنه يستيقظ وهو مزود بمعلومات لا يشك في حصولها له ، وتظل نفسه واقعة تحت أثرها . فمن صدق بذلك كله لزمه أن يصدق بإمكان الوحي ، وإذا صدق بإمكانه فقد أقمنا عليه الحجة بوجوده ووقوعه وتوادر ذلك فيبني جنسه . وإذا تقرر ذلك فإنه قد اتضح لنا في ثابيا البحث أن الإمام الغزالى لا يقتصر في البرهنة على النبوة والوحى عند مجادلاته للفلاسفة على ضرب الأمثلة بالمنامات أو وقوع صرع الجن للمجنون والمصروع ، وما يهدى به المرور والمحموم فقط ، بل رأينا أنه يريد أن يقرب لأذهانهم مفهوم النبوة من خلال أمور لا يملكون دفعها بل يؤمنون بها أكثر من إيمانهم بالمحسوسات إذ يتبعون خواصها ويبنون عليها معتقدات لا يرجعون عنها . وقد رأينا أن شيخ الإسلام ابن تيمية يسلك معهم نفس المسلك .

- وقد استفدنا من دراستنا لصفات الأنبياء أن النبوة تستوجب صفات لا تعقل النبوة بدونها إذ هي من لوازمهما التي لا يمكن تخليفها عنها ، ولا يجوز

عقلا ولا شرعا انتفاها ، ومن ذلك رجاحة العقل مع الذكورة التامة والرجولة والفطنة النافذة والصدق الدائم والأمانة المطلقة والعصمة في التبليغ والتلقى ، وعدم الإقرار من الله تعالى على سهو أو خطأ في الاجتهاد من النبي إن وقع . هذا مع الحفظ من كل ما يخالف هذه الصفات ومقتضياتها .

- وبما تقدم يحصل أن الأنبياء وإن شاركوا الناس في البشرية وصفاتها الضرورية فقد فاقوا بني جنسهم من غيرهم في تلك الصفات كما اختصوا بالوحي الإلهي على أنحائه التي علم أنها من خصائصهم كوجود الملك وتنزله بالوحي وإنزال شرع عليهم خاصة . وأن الأولياء وإن كان الإيمان بكراماتهم من واجبات الدين الذي شهد لهم بها فإنها من أجل اتباعهم للأنبياء ولكن لا يوجب ذلك لهم عصمة ولا وحياً ولا صفة زائدة على عباد الله المؤمنين الآخرين .

فمن فتح باب الوحي بعد النبي صلى الله عليه وسلم وادعى مكانة لا يدل عليها شرعه فهو إما ضال دجال ، أو جاحد مخدوع اجتالته الشياطين عن ملة سيد المرسلين فكان من أولياء الشيطان لا من أولياء الرحمن .

- وقد تبين أن الله تعالى خلق عباده لا يستغنون عنه في حياتهم المادية البدنية والروحية بل يفتقرن إليه افتقارا ذاتيا ولا يجدون في فطرهم وعقلهم ما يدلهم على ما يرضي ربهم ويثيب عليه ، وما يسخطه ويعاقب عليه ، وهو تعالى لم يخلقهم عبشا ولم يتركهم سدى بل ما خلقهم إلا ليعلمهم ويكشفهم ويقيم الحجة عليهم ، وقد علم أن حياتهم الدنيوية والأخروية لا يسعدهن في واحدة منها إلا إذا رحمهم وعلمهم سبل السعادة وحذرهم بالتفصيل من طرق الشقاوة ، ففضل عليهم بالنبوة وإرسال الرسل مبشرين ومتذرين ، فوضحت لهم السبيل واستنارت لهم الطريق فوجدوا أنهم كانوا إلىبعثة أحوج من الحياة والماء والهواء والغذاء والدواء والأطباء ، ذلك أن هذه الأمور الضرورية إذا فقدها الإنسان كان أقصى ما يلحقه بفقدانه موته بدنه ، أما الإنسان بدون النبوة وعلومها ونورها فهلاك بدنه وشقاء روحه وتعاسة نفسه مقطوع به في هذه

الدار ، والدار الآخرة لا يعلم عنها شيئاً إلا بالنبوة وقد حرمها ، فهو أيضاً في شقاء أبيدي سرمدي لذلك ، إلا أن الله لا يعبد عباده إلا بعد إقامة الحجة عليهم ويسير ما يحتاجون إليه فكتب على نفسه الرحمة وأوجب على نفسه إرسال الرسل حتى غطت الدنيا الرسالات وأخبار النبوات .

- ومن ذلك علمنا أن العقل وإن أرشد إلى حسن البعثة ووجوبها في مقتضياته فليس له أن يوجب على الله تعالى شيئاً ، وكذلك فإنه لا يبرز دليلاً على ذلك الإيجاب إلا ووجد في عقل آخر ما يعارضه ويناقضه وبالتالي فموقف العقل أن يحكم بالحسن وينظر في المحاسن ويتلقي بتفهم ويصدق بالبرهان ، ويطالب بالدليل الذي يقنعه فإن وجده سلم واستسلم .

- وإذا كان العلم بصدق الرسول ليس ضرورياً فلابد له من برهان ودليل صدق حتى يثبت نبوته ورسالته ويقيم الحجة القاطعة على إرسال الله تعالى له . وإذا كان لا يحسن في العقل أن يبعث أحد من الناس رسولاً لأمر ولا يعطيه للوصول إليه أماره ولا يدل المرسل إليهم على علامة يعلمون تخصيصه بتلك الرسالة وأنه صادق فيما ادعاه ، فإنه لا يعقل عند عامة العقلاء كما رأينا أثناء البحث أن يبعث الله رسولاً ولم يؤيده بما يدل على صدقه وهو العليم الحكيم القادر المريد .

بل تبين لنا أن طرق إثبات النبوة كثيرة ، ومسالك الناس في ذلك عديدة وأن المقتصر على المعجزة فقط مخطى ، فدلائل الصدق وثبوت النبوة والرسالة يكون بالمعجزة والمعرفة التامة بالصدق عند مجرد الدعوى وبتوافق جنس الصادق في النبوة مع ما جاء به من قبله من جنسه ، وتكون بالنظر في قرائن الأحوال وتتبع الأوامر والنواهي والسلوك الشخصي والنوعي وكل بحسب ما عنده من استعداد واختبار لما جاء به النبي وحتى إنه من علامات إثبات النبوة وطرق ذلك عند أهل الفراسة النظر في وجه النبي المدعى فلا يخفى عليهم وجه الصادق من الكاذب المتنبي أو الساحر والكافر والعراف والمشعوذ أو الدجال الممخرق أو الطبائعي المتزندق .

فهذه الأمور والدلائل قد مارس الناس أنواعها وعرفوا عاقبة أمر أهلها كما تواتر عنهم جنس النبوات وبراهين الصدق وسنة الله تعالى في تأييد أنبيائه وإهلاك أعدائه .

- وحيث رأينا كثرة طرق إثبات النبوة فإنه يتحصل عندنا أن نبوة محمد صلى الله عليه وسلم تدخل في ذلك دخولاً أولياً بحيث لا يسلك الناس طريقاً لإثبات نبوةنبي معين أو جنس النبوات إلا ووجدناه أصدق عليه وأدلى على نبوته من دلالته وصدقه على نبوة ذلك النبي أو حتى جنس النبوات .

وإذا تقرر ذلك - كما قررناه - وجب تصديقه في كل ما أخبر به إذ النبي لا يكذب وما قاله بلاغاً ووحياً لزم من صدق بنبوته وعرف صدقه بأي مسلك من المسالك وأي طريق من طرق معرفة الصادق من الكاذب أنه يؤمن به .

- ومما وجب الإيمان به وتصديقه صلى الله عليه وسلم فيه خصائص نبوته صلى الله عليه وسلم التي دل عليها الكتاب والسنة والإجماع المعموم وقد رأينا أن عموم رسالته وختمنها للنبوات والرسالات من آكد ذلك وأن إنكارها أو جحودها وعدم الإيمان بها والعمل على مقتضها كان له أعظم الضرر على البشرية جموعاً مع قوة أداته وظهور مصاديقه وتتوفر دواعي اتباع الحق في ذلك كله .

هذا على أن المجال أمام الباحثين واسع لخدمة كتب هذين الإمامين والاستفادة من ثمرات أقلامها والنهل من معين أفكارهما ، ثم تقديم ذلك تقديماً رائقاً للأمة المتعطشة للعلم النافع . نفع الله بنا وبإخواننا آمين .  
وصلى الله وسلم على المبعوث رحمة للعالمين .

والله أعلم .

\* \* \*

## فهرس المراجع

- آراء أهل المدينة الفاضلة ، أبو النصر الفارابي ، مكتبة ومطبعة محمد علي منج وأولاده .
- إبراهيم أبو الأنبياء ، تأليف عباس محمود العقاد ، ط بيروت ، دار الكتاب العربي ، ١٣٨٦ هـ .
- أبو حامد الغزالى والتصوف ، تأليف عبد الرحمن محمد سعيد دمشقية ، ط ٢ ، دار طيبة ، الرياض ، ١٤٠٩ هـ .
- إثبات النبوات ، لابن سينا علي ، حققها وقدم لها ميشال مرمرة ، دار النهار للنشر ، بيروت ، ١٩٦٨ م .
- أحوال النفس رسالة في النفس وبقائها ومعادها ، لابن سينا ، تحقيق وتقديم الدكتور أحمد فؤاد الأهواني ، طبع دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركاه ، ط ١ ، ١٣٧١ هـ .
- إحياء علوم الدين ، تصنيف الإمام أبي حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالى ، صحيح بإشراف الشيخ عبد العزيز عز الدين السيراؤن ، دار القلم ، بيروت ، ط ٣ .
- إرشاد الثقات إلى اتفاق الشرائع على التوحيد والمعاد والنبوات ، للإمام محمد بن علي الشوكاني ، ط ١ ، دار الكتب العلمية ، بيروت ١٤٠٤ هـ .
- أشعة الأنوار على مرويات الأخبار ، تأليف محمد سالم البيهانى ، ط ١ ، ١٤٠٦ هـ ، إدارة إحياء التراث الإسلامي ، بدولة قطر .
- أصول الدين للبغدادي ، تأليف أبي منصور عبد القاهر بن طاهر التميمي البغدادي ، ط ١ ، مطبعة الدولة ، استنبول ، ١٣٤٦ هـ .
- الأصول والفروع ، لابن حزم الأندلسي أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم تحقيق الدكتور / محمد عاطف العراقي وزملاؤه دار النهضة العربية ، ط ١ ، ١٩٧٨ م .

- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ، تأليف محمد الأمين بن محمد المختار الجكنى الشنقيطي ، عالم الكتب ، بيروت .
- الاستقامة ، لابن تيمية ، تحقيق الدكتور / محمد رشاد سالم ، ط ٣ ، مؤسسة قرطبة .
- إسلام النجاشي ، بقلم اللواء الركن محمد شيت خطاب ، طبع رابطة العالم الإسلامي .
- الإسلام في مواجهة الاستشراق العالمي ، تأليف الدكتور : عبد العظيم المطعني ، دار الوفاء المنصورة ، ط ١٤٠٧ هـ .
- أعلام النبوة ، تأليف أبي الحسن علي بن محمد الماوردي ، قدم له وشرحه ، وعلق عليه ، محمد شريف سكر ، دار إحياء العلوم ، بيروت . ط ٢ ، ١٤١٢ هـ .
- الأعلام للزركلي ، خير الدين الزركلي ، ط ٨ ، ١٩٨٩ م ، دار العلم للملايين بيروت ، لبنان .
- إلعام العوام عن علم الكلام ضمن مجموعة رسائل الإمام الغزالى ، رقم ٤ ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ١٤٠٦ هـ .
- الأنبياء في القرآن نوح وإبراهيم وموسى عليهم الصلاة والسلام ، الدكتور / مصطفى عبد الواحد ، مكتبة ومطبعة دار إحياء الكتب العربية .
- البداية والنهاية ، تأليف أبو الفداء الحافظ إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقي ، تحقيق الدكتور / أحمد أبو ملحم وأخرون ، دار الريان للتراث ، ط ١ ، ١٤٠٨ هـ .
- البرهان في أصول الفقه ، تأليف أبو المعالي عبد الملك بن عبد الله الجوني ، ط ٢ ، ١٤٠٠ هـ ، دار إحياء التراث بقطر .
- البرهان في علوم القرآن ، للإمام بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي ، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم ، ط ٣ ، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع .
- بغية المرتاد في الرد على المتكلفة والقرامطة والباطنية أهل الإلحاد من القائلين بالحلول والاتحاد ، تأليف أحمد بن عبد الحليم بن تيمية ، تحقيق ودراسة موسى بن سليمان الدويش ، مكتبة العلوم والحكم ، ط ١ ، ١٤٠٨ هـ .

- بنية العقل العربي ، دراسة تحليلية نقدية لنظم المعرفة في الثقافة العربية ، للدكتور محمد عابد الجابري ، مركز دراسات الوحدة العربية ، ط٤ ، ١٩٩٢ م .
- تاريخ المذاهب الإسلامية ، لمحمد أبي زهرة ، دار الفكر العربي ، القاهرة .
- تبسيط العقائد الإسلامية ، تأليف حسن أيوب ، دار البحوث العلمية ، الكويت ، ط٤ ، ١٣٩٩ هـ .
- التيجانية ، دراسة لأهم عقائد التيجانية على ضوء الكتاب والسنّة ، تأليف علي بن محمد الدخيل الله ، دار طيبة ، الرياض ، ط١ .
- تحبير التيسير في قراءات الأئمة العشرة لابن الجوزي ، ط١ ، ١٣٩٢ هـ ، دار الوعي بحلب .
- تحفة الأحوذى بشرح جامع الترمذى ، لأبي العلا محمد بن عبد الرحمن بن عبد الرحيم المباركفوري ، دار الكتب العلمية ، ط١ ، ١٤٠١ هـ .
- التصوف الإسلامي بين الدين والفلسفة ، تأليف الدكتور/ إبراهيم هلال ، دار النهضة العربية القاهرة ، ١٩٧٩ م .
- التعريفات ، تأليف الشريف علي بن محمد الجرجاني ، دار الكتب العلمية ، ط١ ، ١٤٠٣ هـ .
- تفسير القرآن العظيم ، تأليف إسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي ، ط شباب الأزهر ، ١٤٠٠ هـ .
- تلبيس إبليس ، لابن الجوزي ، جمال الدين أبي الفرج عبد الرحمن بن الجوزي ، دراسة وتحقيق وتعليق د/ السيد الجميلي ، دار الكتاب العربي ، ط١ ، ١٤٠٥ هـ ، بيروت .
- تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل ، تأليف القاضي أبي بكر محمد بن الطيب الباقلانى ، تحقيق عماد الدين أحمد حيدر ، ط١ ، ١٤٠٧ هـ ، مؤسسة الكتب الثقافية ، بيروت لبنان .
- التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد ، تأليف أبي عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر ، تحقيق د/ عمر الجيدى ، سعيد أحمد أغرا ، ١٤٠٥ هـ . مطبعة فضالة ، المغرب ، ط٢ .

- التنبية والرد على أهل الأهواء والبدع ، تأليف محمد بن أحمد بن عبد الرحمن الملطي الشافعي ، ط ١ ، بغداد .
- تهافت التهافت ، للقاضي أبو الوليد محمد بن رشد ، القسم الثاني تحقيق الدكتور سليمان دنيا ، دار المعارف بمصر ، ١٩٦٥ م .
- تهافت الفلاسفة ، لأبي حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالى ، تحقيق الدكتور سليمان دنيا ، ط دار المعارف ، ١٩٦٥ م .
- تهافت الفلاسفة ، لأبي حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالى ، تقديم وضبط وتعليق د . جيرار جهامي ، دار الفكر اللبناني ، ط ١ ، ١٩٩٣ م ، لبنان .
- جامع بيان العلم وفضله ، تأليف أبي عمر يوسف بن عبد البر ، تحقيق أبي الأشبال الزهيري ، ط ١٤١٤ هـ ، دار ابن الجوزي ، المملكة العربية السعودية .
- جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، لأبي جعفر محمد بن جرير الطبرى ، تحقيق : محمود محمد شاكر ومراجعة أحمد محمد شاكر ، ط ٢ ، دار المعارف بمصر .
- جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثا من جوامع الكلم ، تأليف عبد الرحمن ابن شهاب الدين زين الدين أبي الفرج الشهير بابن رجب ، تحقيق شعيب الأرناؤوط وإبراهيم باحبس ، ط ٢ ، مؤسسة الرسالة ، ١٤١٢ هـ .
- الجامع لأحكام القرآن ، لأبي عبد الله محمد بن أحمد الانصارى القرطبي ، دار إحياء التراث العربي ، ط ٢ ، ١٩٦٥ م .
- الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح ، تأليف أحمد بن تيمية ، تحقيق د / علي بن حسن بن ناصر وزملاؤه ، ط ١ ، ١٤١٤ هـ ، دار العاصمة ، السعودية .
- جواهر القرآن ، تأليف أبي حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالى ، تحقيق الدكتور / الشيخ محمد رشيد رضا القباني ، ط ٢ ، ١٤٠٦ هـ ، دار إحياء العلوم ، بيروت ، لبنان .
- حجة الله البالغة ، لولي الله ابن عبد الرحيم الدهلوى ، بتقديم الشيخ محمد شريف سكر ، ط ٢ ، ١٤١٣ هـ .
- الحقيقة في نظر الغزالى ، تأليف الدكتور / سليمان دنيا ، ط ٣ ، دار المعارف بمصر .

- الحكمة من خلق المخلوقات ، لأبي حامد محمد بن محمد الغزالى ، ط مجموعة رسائل رقم ١ ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان .
- الحكيم الترمذى ونظريته في الولاية ، الدكتور / عبد الفتاح عبد الله بركة ، ط ، مجمع البحوث الإسلامية .
- خصائص الرسالة المحمدية « ماجستير » ، إعداد أحمد مرعي عبد الهادى العمرى ، ١٣٩٩ـ١٣٩٨هـ .
- خطط الشام ، محمد كرد علي ، المطبعة الحديثة ، دمشق ، ١٣٤٣هـ .
- خلق أفعال العباد والرد على الجهمية وأصحاب التعطيل ، للإمام محمد بن إسماعيل البخاري ، مؤسسة الرسالة ، ط ١ ، ١٤٠٤هـ .
- درء تعارض العقل والنقل ، تأليف تقى الدين أحمى بن تيمية ، تحقيق د . محمد رشاد سالم ، ط ١ ، ١٤٠٣هـ ، من مطبوعات جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية .
- الدر الثمين والمورد المعين ، تأليف الشيخ محمد بن أحمد مياره المالكي ، دار الفكر ، بيروت ، لبنان .
- دلائل النبوة ، لأبي نعيم الأصبهانى أحمى بن عبد الله بن أحمى بن إسحاق بن موسى بن مهران المهرى الأصبهانى حققه الدكتور / محمد رواس قلعه جي وعبد البر عباس ، دار النفائس ، ط ٣ ، ١٤١٢هـ .
- دور ابن تيمية في الجهاد ضد المغول ، « ماجستير » قسم التاريخ والحضارة ، بجامعة أم القرى ، إعداد الطالبة / مريم بنت محمد عوض بن لادن ، ١٤٠٣هـ .
- رؤية نقدية لفكرة الغزالى وفلسفته ، تأليف الدكتور ذكرييا بشير إمام ، ط مكتبة الفلاح ، الكويت ، ١٤٠٩هـ .
- رحلة الخلود ، للشيخ حسن أيوب ، دار التراث ط ٢ ، ١٤٠٦هـ .
- الرد على المنطقين ، لأحمد بن تيمية ، معارف لاهور ، ط ٢ ، ١٣٩٨هـ .
- رسالة راهب فرنسا إلى المسلمين وجواب القاضي أبي الوليد الباقي عليها ، ط ١٤٠٧هـ .
- رسالة الفطرة ، ضمن مجموعة الرسائل الكبرى لابن تيمية ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت ، لبنان .

- رسالة في اللاهوت والسياسة ، اسيينوزا ، ترجمة وتقديم د/ حسن حنفي ، مراجعة د. فؤاد زكريا .
- الرسالة القبرصية ، لابن تيمية ، تحقيق علاء الدين دمج ، دار ابن حزم ، ط١ ، ١٤٠٨هـ ، بيروت .
- الرسالة ، للإمام المطibli محمد بن إدريس الشافعي ، بتحقيق وشرح أحمد محمد شاكر ، دار التراث ، ط٢ ، ١٣٩٩هـ .
- الرسل والرسالات ، الدكتور / عمر سليمان الأشقر ، دار النفائس ، ط٥ ، ١٤١٤هـ .
- روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثانى ، لأبي الفضل شهاب الدين السيد محمود الألوسي البغدادي ، ط٢ ، إحياء التراث ، بيروت .
- الروض الأنف للسهيلي في تفسير السيرة النبوية لابن هشام ، للفقيه المحدث أبي القاسم بن عبد الله الخنمي السهيلي ، قدم له وعلق عليه وضبطه ، طه عبد الرؤوف سعد ، دار الفكر .
- روضة العقلاء ونزة الفضلاء ، لأبي حاتم محمد بن حبان البستي ، المكتبة التجارية ، ١٤١٤هـ .
- زاد المعاد في هدي خير العباد ، لابن قيم الجوزية ، حقق نصوصه وخرج أحاديثه وعلق عليه شعيب الأرنؤوط ، عبد القادر الأرنؤوط ، مؤسسة الرسالة ، مكتبة المنار الإسلامية ، ط١٤٠٧ ، ١٤٠٧هـ .
- سراج السالكين ، لأبي حامد محمد بن محمد الغزالى ضمن مجموعة رسائل رقم ١ ، دار الكتب العلمية بيروت ، لبنان .
- سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة ، تأليف الشيخ محمد ناصر الدين الألباني ، منشورات لجنة إحياء السنة ، مكتبة المعارف الرياض ، ط١ ، ١٤٠٨هـ .
- سنن أبي داود ، للإمام الحافظ أبي داود سليمان بن الأشعث السجستانى الأزدي ، إعداد وتعليق : عزت عبيد دعّاس ، وعادل السيد ، دار الحديث للطباعة والنشر والتوزيع ، بيروت ، لبنان ، ط١ ، ١٣٨٨هـ .

- سنن ابن ماجه ، للحافظ أبي عبد الله محمد بن يزيد القزويني ، ط ٢ ، دار الفكر ، بيروت ، لبنان .
- سنن النسائي بشرح جلال الدين السيوطي ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان .
- سير أعلام النبلاء ، تصنيف محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي ، تحقيق : شعيب الأرنؤوط ، مؤسسة الرسالة ، دمشق ، ط ١٠ ، ١٤١٤ هـ .
- السيرة النبوية ، لأبي الحسن الندوي ، دار الشروق جدة ، ط ١ ، ١٣٩٧ هـ .
- السيرة النبوية ، لابن هشام ، حرقها مصطفى السقا وزملاؤه ، مؤسسة علوم القرآن .
- شرح الأصول الخمسة ، تأليف عبد الجبار بن أحمد ، بتعليق الإمام أحمد بن الحسين ابن جاسم ، حققه وقدم له الدكتور عبد الكريم عثمان ، مكتبة وهة ، ط ١ ، ١٣٨٤ هـ .
- شرح أم البراهين ، تأليف الشيخ أحمد بن عيسى الأنصاري ، المكتبة الثقافية ، بيروت ، لبنان .
- شرح الشفا في شمائل صاحب الاصطفاف ، لنور الدين علي القاري ، تحقيق حسين محمد مخلوف ، ط المدنى .
- شرح العقيدة الأصفهانية ، لشيخ الإسلام ابن تيمية ، نشر مكتبة الرشد ، الرياض ، ١٤١٥ هـ .
- شرح العقيدة الطحاوية ، لعلي بن أبي العز الحنفي بتحقيق جماعة من العلماء ، ط مكتبة الدعوة الإسلامية شباب الأزهر .
- شرح الفقه الأكبر ، لملا على القاري الحنفي ، دار الكتب العلمية .
- شعب الإيمان ، للإمام أبي بكر أحمد بن الحسين البهقي ، تحقيق أبي هاجر محمد السعيد بن بسيونى زغلول ، دار الكتب العلمية ، ط ١ ، ١٤١٠ هـ .
- الصارم المسلول على شاتم الرسول ، لشيخ الإسلام ابن تيمية ، تحقيق : محمد بن عبد الله بن عمر الحلوانى ، ومحمد كبير أحمد شودري ، دار الرمادى للنشر ، الدمام ، السعودية ، ١٤١٧ هـ .
- الصلاح للجوهرى ، تأليف إسماعيل بن حماد الجوهرى ، تحقيق أحمد عبد الغفور عطار ، دار العلم للملايين ، ط ٣ ، ١٤٠٤ هـ .

- صحيح البخاري بشرح فتح الباري للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني ، رقم كتبه وأبوابه وأحاديثه محمد فؤاد عبد الباقي ، أشرف على طبعه محب الدين الخطيب ، دار المعرفة ، بيروت ، لبنان .
- صحيح مسلم ، شرح الإمام النووي ، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ، ١٤٠١ هـ .
- طبقات الشافعية الكبرى ، تأليف : تاج الدين أبي نصر عبد الوهاب بن علي بن عيد الكافي السبكي ، تحقيق : عبد الفتاح محمد الحلو وآخر ، ط١ ، عيسى البابي الحلبي وشركاه .
- الطبقات الكبرى ، لمحمد بن سعد بن منيع الهاشمي المعروف بابن سعد ، دراسة وتحقيق محمد عبد القادر عطا ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، ط١ ، ١٤١٠ هـ .
- الظاهرة القرآنية تأليف ، مالك بن نبي ، دار الفكر المعاصر ، بيروت ، ط٤ ، ١٤٠٧ هـ .
- عارضة الأحوذى بشرح صحيح الترمذى ، لأبي بكر بن العربي ، دار الفكر .
- عصمة الأنبياء ، تأليف الإمام فخر الدين الرازى .
- العقائد العضدية للقاضى عضد الدين عبد الرحمن بن أحمد ، ط١ ، دار سعادات ، ١٣٦١ هـ .
- العقائد النسفية ، لأبي حفص عمر بن محمد النسفي ، بشرح مسعود بن عمر بن سعد الدين التفتازانى ، ط مكتبة المثنى بغداد .
- عقيدة ختم النبوة بالنبوة المحمدية ، للدكتور / عثمان عبد المنعم عيش ، ط١ ، ١٣٩٦ هـ .
- عمل اليوم والليلة ، لأحمد بن شعيب النسائي ، دراسة وتحقيق الدكتور ، فاروق حمادة ، المغرب ، مكتبة المعارف ، ١٤٠١ هـ .
- فتح الباري بشرح صحيح البخاري ، للإمام الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني ، ط دار المعارف .

- الفتح الرباني لترتيب مسند الإمام أحمد الشيباني ، تأليف أحمد عبد الرحمن البنا الشهير بالساعاتي ، دار إحياء التراث العربي .
- الفرق بين الفرق وبيان الفرقة الناجية منهم ، للإمام عبد القاهر بن طاهر البغدادي .
- الفروق اللغوية ، لأبي هلال العسكري ، ضبطه وحققه : حسام الدين القدسي ، دار الكتب العلمية ، ط ١٤٠١ هـ .
- الفصول في سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم ، للإمام المؤrix : إسماعيل بن عمر بن كثير الشافعي ، تحقيق سيد بن عباس الجليمي ، مؤسسة الكتب الثقافية ، ط ١٤١٣ هـ ، بيروت لبنان .
- الفلسفة الأخلاقية الأفلاطونية عند مفكري الإسلام ، تأليف الدكتور / ناجي التكريتي ، دار شئون الثقافة العامة ، ط ٣ ، ١٩٨٨ م .
- في رحاب دمشق وأخبار دار الحديث السكرية ، محمد بن دهمان ، بدون .
- فيصل التفرقة بين الإسلام والزنادقة ، ضمن مجموعة رسائل الإمام الغزالى ٣ دار الكتب العلمية ، بيروت ، ١٤٠٦ هـ .
- القاديانية ، دراسات وتحليل ، تأليف إحسان إلهي ظهير ، ط ، ١٤٠٤ هـ ، الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء ، الرياض .
- قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة ، تأليف أحمد بن تيمية ، ط الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية ، الرياض ، ١٤٠٤ هـ .
- القاموس المحيط ، تأليف مجد الدين الفيروزآبادي ، دار المعرفة ، بيروت .
- قانون التأويل ، لأبي حامد محمد بن محمد بن محمد للغزالى ، ضمن مجموعة رسائل رقم (٧) ، وضع حواشيه وخرج أحاديثه وعلق عليه ، أحمد شمس الدين ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، ط ١ ، ١٤٠٩ هـ .
- قانون التأويل ، للقاضي أبي بكر بن العربي ، تحقيق محمد السليماني ، ط ١ ، دار القبلة للثقافة الإسلامية ، ١٤٠٦ هـ ، جدة .
- القسطاس المستقيم ، لأبي حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالى ، ضمن مجموعة رسائل رقم (٣) ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ١٤٠٦ هـ .

- القصد النافع لبغية الناشيء والبارع على الدرر اللوامع في مقرأ الإمام نافع ، لأبي الحسن علي بن محمد بن محمد بن الحسن التازي ، وشرح الإمام محمد بن إبراهيم الشريسي ، تحقيق التلميذ محمد محمود ، دار الفنون ، ط١ ، ١٤١٣هـ .
- قصص الأنبياء في القرآن الكريم وما فيها من عبر ، تأليف الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي ، دار روضة الناظر للنشر والتوزيع ، ط١ ، ١٤١٥هـ .
- كتاب الإملاء في إشكالات الإحياء ، مع الإحياء ، لأبي حامد محمد بن محمد الغزالى ، ط مؤسسة الحلبي وشركاه للنشر والتوزيع ، ١٣٨٧هـ .
- كتاب التوكيل ، لشيخ الإسلام ابن تيمية ، تحقيق : د/ علي بن عبد العزيز بن علي الشبل ، دار الصميمي ، الرياض ، ط١ ، ١٤١٦هـ .
- كتاب الصفدية ، تأليف تقي الدين أحمد بن عبد الحليم بن تيمية ، تحقيق الدكتور محمد رشاد سالم ، ط٢ ، ١٤٠٦هـ .
- كتاب الفراسة ، للإمام فخر الدين الرازي ، تحقيق مصطفى عاشور ، مكتبة القرآن .
- كتاب التبوّات ، تأليف تقي الدين أحمد ابن تيمية ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، ١٩٨٥م .
- كتاب ميزان العمل ، لأبي حامد محمد بن محمد الغزالى ، دار الكتاب العربي ، بيروت ، لبنان ، ١٤٠٣هـ .
- الكشاف ، لأبي القاسم محمود جار الله الزمخشري ، ط ، دار المعرفة .
- الكواكب الدرية في مناقب المجتهد ابن تيمية ، تأليف : مرعي بن يوسف الكرمي الحنبلي ، تحقيق : نجم عبد الرحمن خلف ، دار الغرب الإسلامي ، بيروت ، ط١ ، ١٤٠٦هـ .
- كيميات السعادة ، لأبي حامد محمد بن محمد الغزالى ، دار المعارف للطباعة والنشر ، سوسيه ، تونس .
- مؤلفات الغزالى ، تأليف عبد الرحمن بدوي ، ط ، المجلس الأعلى لرعاية الفنون والآداب والعلوم الاجتماعية بدمشق ، ١٩٦٠م .

- مجلة الجامعة الإسلامية ، العدد الأول عام ١٤٠٠ هـ .
- مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ، جمع وترتيب عبد الرحمن بن قاسم وابنه محمد ، طبع مكتبة المعارف ، الرباط ، المغرب .
- مجموعة الحواشى البهية على شرح العقائد النفسية ، ط كردستان العلمية ، بمصر ، ١٣٢٩ .
- مجموعة الرسائل الكبرى لابن تيمية ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت ، لبنان ، ط ٢٠١٣٩٢ هـ .
- المحرر الوجيز في تفسير كتاب الله العزيز ، لأبي محمد عبد الحق بن عطية الأندلسبي تحقيق وتعليق الرحالي الفاروق ، وعبد الله بن إبراهيم الأنصاري ، السيد عبد العال السيد إبراهيم ، ومحمد الشافعي صادق العنابي ، ط ١ ، ١٣٩٨ هـ .
- مذاهب فكرية معاصرة ، محمد قطب ، دار الشروق ، ط ١ ، ١٤٠٣ هـ .
- مرآة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة ما يعتبر من حوادث الزمان ، تأليف أبي محمد عبد الله بن اسعد بن علي بن سليمان اليافعي اليمني المكي ، مؤسسة الأعلماني للمطبوعات ، بيروت .
- المستدرك على الصحيحين في الحديث ، لأبي عبد الله محمد بن عبد الله المعروف بالحاكم النسابوري ، وفي ذيله تلخيص المستدرك ، لأبي عبد الله محمد بن أحمد الذهبي ، دار الكتب العلمية ، بيروت .
- المستصفى من علم الأصول ، لأبي حامد محمد بن محمد الغزالى ، ط ١ ، المطبعة الأميرية ، بولاق مصر ، ١٣٢٢ هـ .
- مشارق الأنوار على صحاح الآثار ، تأليف القاضي عياض اليحصبي ، طبع ونشر ، المكتبة العتيقة بتونس ، ودار التراث بالقاهرة .
- مشكاة المصايبع ، تأليف محمد بن عبد الله الخطيب التبريزى ، تحقيق : الشيخ محمد ناصر الدين الألبانى ، ط ٣ ، المكتب الإسلامي ، ١٤٠٥ هـ .
- المصادر العامة للتلقي عند الصوفية عرضا ونقدا ، تأليف صادق سليم صادق ، مكتبة الرشد ، الرياض ، ط ١ ، ١٤١٥ هـ .

- المضنوون به على غير أهله ، لأبي حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالى ضمن مجموعة رسائل رقم ٤ ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، ١٤٠٦ هـ .
- معارج القدس في مدارج معرفة النفس ، لأبي حامد محمد بن محمد الغزالى ، دار الكتب العلمية ، ط ١ ، ١٤٠٩ هـ .
- معجزات المصطفى صلى الله عليه وسلم ، بقلم خير الدين وانلى ، راجعه وخرج نصوصه وعلق عليه لجنة التحقيق في مكتبة السوادى للتوزيع ، جدة ، ط ٣ ، ١٤١١ هـ .
- المعجزة وكرامات الأولياء لابن تيمية ، دراسة وتحقيق : مصطفى عبد القادر عطا ، دار الكتب العلمية ، بيروت .
- معجم الأحاديث القدسية الصحيحة ، إعداد وتحقيق أبي عبد الرحمن كمال بن بسيونى الأبيانى المصرى ، مؤسسة الكتب الثقافية ، ط ١ ، ١٤١٣ هـ .
- مراج العالكين ، لأبي حامد محمد بن محمد الغزالى ضمن مجموعة رسائل رقم (١) ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان .
- المعرفة الصوفية ، دراسة فلسفية في مشكلات المعرفة ، ناجي حسين جودة ، دار الجيل ، بيروت ، ط ١ ، ١٤١٢ هـ .
- المعلم بفوائد مسلم ، للإمام أبي عبد الله محمد بن علي بن عمر المازري ، تحقيق الشيخ محمد الشاذلي النيفر ، ط ١ ، دار الغرب الإسلامي ، بيروت .
- المعني عن حمل الأسفار في الأسفار في تخريج ما في الإحياء من الآثار ، ط مع الإحياء .
- مفردات القرآن ، تأليف الحسين بن محمد بن المفضل الراغب الأصفهاني ، تحقيق : صفوان عدنان داودي ، دار القلم ط ١ ، ١٤١٢ هـ .
- مقارنة بين الغزالى وابن تيمية ، محمد رشاد سالم .
- مقاصد الفلسفه ، لأبي حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالى ، تحقيق الدكتور سليمان دنيا ، ط ١ ، دار المعارف مصر ، ١٩٦١ م .
- مقدمة ابن خلدون ، تاريخ ابن خلدون ، عبد الرحمن بن خلدون المغربي ، دار الكتاب اللبناني ، ١٩٨٢ م .

- المقصد الأنسى في شرح أسماء الله الحسنى ، لأبي حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالى ، دراسة وتحقيق ، محمد عثمان الخشت ، مكتبة القرآن ، القاهرة .
- الملل والنحل ، تأليف : أبي الفتح عبد الكريم بن أبي بكر أحمد الشهري ، ط دار الفكر .
- مناهج الأدلة في عقائد الملة ، لابن رشد ، تقديم وتحقيق الدكتور / محمود قاسم ، مكتبة الأنجلو المصرية ، ط ٢ ، ١٩٦٤ م .
- مناهل العرفان في علوم القرآن ، محمد عبد العظيم الزرقاني ، ط ٣ ، دار الفكر .
- المنخول من تعلقيات الأصول ، لأبي حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالى ، حقيقة وخرج نصه وعلق عليه : محمد حسن هيتو .
- المنقد من الضلال ، تأليف أبي حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالى ، ضمن مجموعة الرسائل رقم (٧) ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط ١ ، ١٤٠٩ هـ .
- منهاج السنة النبوية ، تأليف أحمد بن عبد الحليم بن تيمية ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان .
- منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة والقدرية ، لابن تيمية ، تحقيق : د / محمد رشاد سالم ، من منشورات جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ، ١٤٠٦هـ - ١٩٨٦ م .
- منهج المسعودي في بحث العقائد والفرق الدينية ، تأليف الدكتور هادي حسين حمود ، ط ١ ، دار القادسية ، بغداد ، ١٩٨٤ م .
- مهرجان الغزالى ، مصدر المعرفة عند الإمام الغزالى ، محمد جواد مغنية .
- النبأ العظيم : نظرات جديدة في القرآن ، تأليف الدكتور محمد عبد الله دراز ، ط ١ ، دار إحياء التراث الإسلامي بقطر ، ١٤٠٥ هـ .
- التبواة عند ابن تيمية ورده على المخالفين ، رسالة ماجستير من قسم العقيدة ، جامعة أم القرى ، إعداد الطالب سعيد إبراهيم مرعي خليفة ، ١٤١٠ هـ .
- نبوة محمد صلى الله عليه وسلم في القرآن ، تأليف الدكتور / حسن ضياء الدين عتر ، دار البشائر الإسلامية ، ط ١ ، ١٤١٠ هـ ، بيروت ، لبنان .

- النبوة والأنبياء ، محمد علي الصابوني ، ط٤ ، ١٤٠٠ هـ .
- النبوة والأنبياء في ضوء القرآن الكريم ، لأبي الحسن علي الحسني الندوبي ، ط٦ ، دار القلم ، دمشق ، ١٤٠٤ هـ .
- النبي والرسول ، تأليف الدكتور أحمد بن ناصر بن محمد آل حمد ، ط١ ، ١٤١٤ هـ ، مكتبة القدس ، الزلفي ، السعودية .
- نشأة الدولة الإسلامية على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، دراسة وثائق العهد النبوي ، تأليف : الدكتور عون الشريف قاسم ، دار الكتب الإسلامية ، ط٢ ، ١٤٠١ هـ .
- نظرية المعرفة بين القرآن والفلسفة ، تأليف الدكتور / راجح عبد الحميد الكردي ، مكتبة المؤيد ، ط١ ، ١٤١٢ هـ ، المملكة العربية السعودية .
- نقض المنطق ، تأليف أحمد بن تيمية ، تحقيق الشيخ محمد بن عبد الرزاق حمزة وزملاؤه ، مكتبة السنة المحمدية ، القاهرة .
- نهاية الأقدام في علم الكلام ، تصنيف الشيخ عبد الكريم الشهريستاني ، حرر وصححه أفراد جيوم .
- النهاية في غريب الحديث والأثر ، لمجد الدين أبي السعادات المبارك بن محمد الجزرى ، تحقيق طاهر أحمد الزاوي ، ومحمود محمد الطناحي ، المكتبة العلمية ، بيروت .
- الولي المحمدي ، تأليف رشيد رضا ، ط١٠ ، المكتب الإسلامي ، ١٤٠٥ هـ .
- ورقة بن نوفل في بطنان الجنة ، تأليف الدكتور / عويد بن عياد الكحيلى المطربى ، ط١ ، ١٤١٣ هـ ، رابطة العالم الإسلامي .

\* \* \*

## فهرس الموضوعات

| الموضوع                                                           | الصفحة |
|-------------------------------------------------------------------|--------|
| بين يدي الكتاب                                                    | ٥      |
| كلمة شكر وتقدير                                                   | ١٣     |
| مقدمة                                                             | ١٥     |
| تمهيد وفيه فصلان                                                  |        |
| الفصل الأول : حياة الإمام الغزالى ، ويشتمل على أربعة مطالب        | ٢٥     |
| المطلب الأول : عصره                                               | ٢٥     |
| المطلب الثاني : شخصيته                                            | ٢٨     |
| المطلب الثالث : حياته العلمية                                     | ٣٠     |
| المطلب الرابع : منهجه في العقيدة                                  | ٣٦     |
| الفصل الأول : حياة شيخ الإسلام ابن تيمية ، ويشتمل على أربعة مطالب |        |
| المطلب الأول : عصره                                               | ٤٠     |
| المطلب الثاني : شخصيته                                            | ٤٤     |
| المطلب الثالث : حياته العلمية                                     | ٤٦     |
| المطلب الرابع : منهجه في العقيدة                                  | ٤٨     |
| الباب الأول : حقيقة النبوة والرسالة ويشتمل على أربعة فصول :       |        |
| الفصل الأول : مفهوم النبوة والرسالة والعلاقة بينهما ويشتمل على    | ٥١     |
| تمهيد وثلاثة مباحث :                                              | ٥٣     |
| تمهيد : تعريف النبوة والنبي لغة واصطلاحاً                         | ٦٣     |

## الموضوع

## الصفحة

|                                                                      |     |
|----------------------------------------------------------------------|-----|
| تعريف الرسول والرسالة لغة واصطلاحاً                                  | ٦٤  |
| الفرق بين النبوة والرسالة والعلاقة بينهما                            | ٦٦  |
| المبحث الأول : رأي الإمام الغزالى                                    | ٧٤  |
| المبحث الثاني : رأي شيخ الإسلام ابن تيمية                            | ١٠٧ |
| المبحث الثالث : تعقيب في ضوء الكتاب والسنة                           | ١٢١ |
| الفصل الثاني : الوحي وطرقه ويشتمل على مدخل وثلاثة مباحث :            | ١٣٤ |
| مدخل                                                                 | ١٣٤ |
| معنى الوحي واصطلاحاً                                                 | ١٣٥ |
| المبحث الأول : رأي الإمام الغزالى في إمكان الوحي وطرقه               | ١٤٠ |
| المبحث الثاني : رأي شيخ الإسلام ابن تيمية                            | ١٦٦ |
| المبحث الثالث : تعقيب في ضوء الكتاب والسنة                           | ١٨٠ |
| الفصل الثالث : صفات الأنبياء وفيه ثلاثة مباحث :                      | ١٩٥ |
| المبحث الأول : رأي الإمام الغزالى                                    | ١٩٥ |
| المبحث الثاني : رأي شيخ الإسلام ابن تيمية                            | ٢٠٥ |
| المبحث الثالث : تعقيب في ضوء الكتاب والسنة                           | ٢١٨ |
| الفصل الرابع : النبوة والولاية ويشتمل على ثلاثة مباحث :              | ٢٣٨ |
| المبحث الأول : رأي الإمام الغزالى                                    | ٢٣٨ |
| المبحث الثاني : رأي شيخ الإسلام ابن تيمية                            | ٢٥٢ |
| المبحث الثالث : تعقيب في ضوء الكتاب والسنة                           | ٢٦٦ |
| الباب الثاني : حاجة الناس للنبوة وحكم إرسال الرسل ويشتمل على فصلين : | ٢٧٧ |
| الفصل الأول : حاجة الناس للنبوة ويشتمل على ثلاثة مباحث :             | ٢٧٧ |
| المبحث الأول : رأي الإمام الغزالى                                    | ٢٧٧ |
| المبحث الثاني : رأي شيخ الإسلام ابن تيمية                            | ٢٨٧ |

## الموضوع

### الصفحة

|                                                                                                   |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| المبحث الثالث : تعقيب في ضوء الكتاب والسنة ..... ٢٩٩                                              |  |
| الفصل الثاني : حكم إرسال الرسل وتحته ثلاثة مباحث : ..... ٣١٧                                      |  |
| المبحث الأول : رأي الإمام الغزالى ..... ٣١٧                                                       |  |
| المبحث الثاني : رأي شيخ الإسلام ابن تيمية ..... ٣٢٧                                               |  |
| المبحث الثالث : تعقيب في ضوء الكتاب والسنة ..... ٣٤٥                                              |  |
| باب الثالث : طرق إثبات النبوة ويشتمل على ثلاثة فصول : ..... ٣٥٩                                   |  |
| الفصل الأول : إثبات النبوة عند الإمام الغزالى وفيه تمهيد وأربعة مباحث ..... ٣٥٩                   |  |
| تمهيد ..... ٣٥٩                                                                                   |  |
| المبحث الأول : إثبات النبوة بإثبات الأمر لله عز وجل ..... ٣٦٢                                     |  |
| المبحث الثاني : إثبات النبوة بالمعجزات والرد على شبه المنكرين ..... ٣٦٦                           |  |
| المبحث الثالث : إثبات النبوة بقرائن الأحوال ..... ٣٧٤                                             |  |
| المبحث الرابع : إثبات النبوة على الفلسفه والرد عليهم ..... ٣٨١                                    |  |
| الفصل الثاني : طرق إثبات النبوة عند شيخ الإسلام ابن تيمية ويشتمل على تمهيد وثلاثة مباحث ..... ٣٩٤ |  |
| تمهيد ..... ٣٩٤                                                                                   |  |
| المبحث الأول : إثبات النبوة بالدلائل والقرائن ..... ٣٩٧                                           |  |
| المبحث الثاني : رد على الغالطين في طرق إثبات النبوة من المتكلمين ..... ٤٠٧                        |  |
| المبحث الثالث : رد على الغالطين في طرق إثبات النبوة من الفلسفه . ..... ٤١٩                        |  |
| الفصل الثالث : تعقيب في ضوء الكتاب والسنة ويشتمل على ثلاثة مباحث : ..... ٤٣٥                      |  |
| المبحث الأول : ثبوت جنس الأنبياء وأدلة ذلك ..... ٤٣٥                                              |  |
| المبحث الثاني : تعدد طرق إثبات النبوة في الكتاب والسنة ..... ٤٤٦                                  |  |
| المبحث الثالث : أصل الدين إثبات النبوات ..... ٤٥٤                                                 |  |

## الموضوع

## الصفحة

|                                                                  |           |
|------------------------------------------------------------------|-----------|
| الباب الرابع : نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ويشتمل على فصلين :   | ٤٥٩       |
| الفصل الأول : إثبات نبوته صلى الله عليه وسلم والرد على المنكرين  |           |
| و فيه ثلاثة مباحث :                                              | ٤٦١ ..... |
| المبحث الأول : رأي الإمام الغزالى                                | ٤٦١ ..... |
| المبحث الثاني : رأي شيخ الإسلام ابن تيمية                        | ٤٧٥ ..... |
| المبحث الثالث : تعقيب في ضوء الكتاب والسنة                       | ٤٨٧ ..... |
| الفصل الثاني : خصائص نبوته صلى الله عليه وسلم ويضم ثلاثة مباحث : |           |
| المبحث الأول : رأي الإمام الغزالى                                | ٤٩٤ ..... |
| المبحث الثاني : رأي شيخ الإسلام ابن تيمية                        | ٥٠٢ ..... |
| المبحث الثالث : تعقيب في ضوء الكتاب والسنة                       | ٥١٣ ..... |
| الخاتمة                                                          | ٥٢١ ..... |
| فهرس المراجع                                                     | ٥٢٧ ..... |
| فهرس الموضوعات                                                   | ٥٤١ ..... |